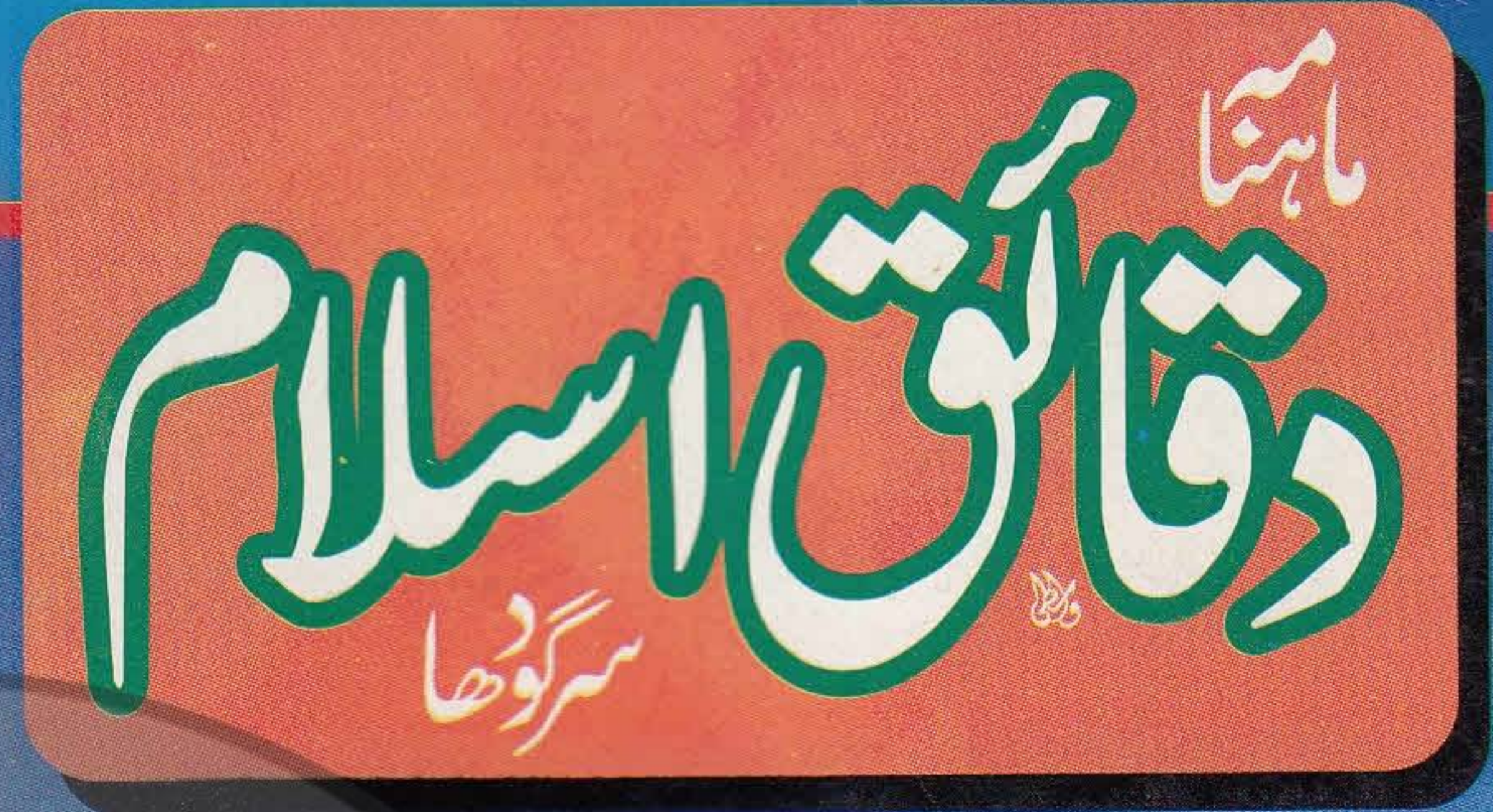


حقیقی تعلیماتِ اسلامیہ امامیہ کا بے باک ترجمان



مارچ اپریل ۲۰۱۸ء



SAUBAHILATV.COM

راہد کالونی عقب جوہر کالونی سرگوہ حا

فون: 048-3021536

جامعہ علمیہ سلطان المدارس الاسلامیہ

زیر انتظام

Website: [www.sibtain.com](http://www.sibtain.com) Emails: [smi51214@gmail.com](mailto:smi51214@gmail.com) [Sultanulmadarisislamia@gmail.com](mailto:Sultanulmadarisislamia@gmail.com)

لـلـعـنـائـز

# علوٰ لفويش

## ارشاداتِ معمُّصوں کی روشنی میں

تخریز: آریه الله ایشع محمد حسین بخی مدظلمه العالی موس ویرپل جامعه سلطان المدارس سرگودها

باؤ جو دیکھے حکما کے اسلام یعنی انہی طاہرین علیہم السلام کی بشریت حاصل نہیں ہے کہ خدا اسے کتاب، حکم نے لوگوں کو افراط و تفریط سے بچانے، صداقت و غواصت اور نبوت عطا فرمائے اور پھر وہ لوگوں سے یہ کہے کہ تم اللہ کی ان تیرہ و تار وادیوں سے ٹکالئے اور ان کو جادہ اعتدال بمحانہ کے سامنے بندے بن جاؤ۔

پر چلانے کے متعلق کوئی امکانی دیکھنے کا شیر الصافی صفحہ ۸۲ و سالع الجار  
لیکن بموجب افاثت تنقد من فی النار جنحول نے ہلاک و صفحہ ۳۳۸ پر ۲۵ صفحہ ۳۷۴ طبع ترکیہ)

☆ اسی سلسلے میں سرالملک فی العالمین حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام فرماتے ہیں:

امّہ اطہار کے اخبار سے اس انبار سے بطور نمونہ یہاں فی اشان و لا ذب لی حب مفرط و بعض مفرط و اتا ابرا الی اللہ تبارک و تعالیٰ ممن یغلو فینا و مشتہ از خروار چندر احادیث پیش کی جاتی ہیں:

☆ سید الاولین والآخرین حضرت خاتم النبیین اپنے بر فرعنًا فوق حدنَا کبراتھ عیسیٰ ابن موسیٰ علیہ السلام  
حق میں افراط و غلوٰٹ کرنے کی ممانعت کرتے ہوئے من النصاری لخ

فرمائے میں: میرے متعلق دوسرے کے لوگ بلاک ہو جائیں گے

لَا تَرْفَعُنِي فُوقَ حَقِّي فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ الْأَكْثَرَ مَا يَعْمَلُونَ  
Qibla.com ایضاً

نچے میرے حقیقی مرتبہ و مقام سے زیادہ نہ بڑھاؤ گھٹانے والا (بدبخت) دمن - میں بارگاہ ایزدی میں ان کیونکہ خداوند عالم نے نچے درجہ نبوت عطا کرنے سے ہیں اور میں ہماری لوگوں سے جو ہمارے متعلق غلوکر نے ہیں اور میں ہماری

قبل اپنابندہ خاص بنایے۔ حدود سے بڑھاتے ہیں، اسی طرح اپنی برائت کا ظہار کرتا ہوں جس طرح حضرت علیؑ ابن مريم علیہ السلام نے خدا کا ارشاد سے:

بیوی فرمان امام علیہ السلام نوح البلاغہ جلد ۲ صفحہ ۱۱ طبع یہ گمان کرتے ہیں کہ ہم رب ہیں۔ قلت بڑی اللہ منہ۔ میں نے عرض کیا خدا ان سے مصر پر تھوڑے سے اختلاف الفاظ کے ساتھ موجود ہے۔ اس کے آخر میں ہے : و خیرالناس في حال النمط بیزار ہو۔ پھر آپ نے فرمایا: ابراً ممن زعماناً انبیاء ان الاوسط فالزمواه۔ میرے متعلق قابل تعریف حالت درمیانہ روی اختیار کرنے والوں کی ہے تم اسی طریقہ کو گمان کرتے ہیں کہ ہم نبی ہیں۔ لازم پکڑو۔

میں نے عرض کیا: بڑی اللہ منہ۔ خدا ان سے بیزار ہو۔ (رجال کشی صفحہ ۱۹۲)

☆ حضرت امام زین العابدین علیہ السلام سے سنا فرماتے تھے نیز انہی حضرت سے ایک حدیث کے ضمن میں مروی ہے فرمایا: الولی لمن کذب علینا و ان قوماً يقولون فيينا مala نقوله في انفسنا برا الى الله منههم۔

(رجال کشی صفحہ ۷۰)

افسوس ہے ان لوگوں پر جو ہمارے اوپر افتراء کرتے ہیں اور کچھ لوگ ہمارے بارے میں ایسی باتیں کہتے جناب علیسی سے ہیں۔ ہمارا معاملہ بھی یہی ہے۔ ہم خدا کی بارگاہ ان قوماً من شیعتنا سیحونا حق يقولون فيينا ما قال

الیہود فی عزیز و ما قالت النصاری فی عیسیٰ ابن مریم میں ان سے بیزاری ظاہر کرتے ہیں۔ (دوبار فرمایا)

☆ نیز انہی سرکار سے منقول ہے، فرمایا:

فلا هم منا و لا نحن منهم من قال انا انبیاء فعليه لعنة الله و من شک في ذلك

ہمارے شیعہ کہلانے والوں میں سے بھی کچھ لوگ

معاملہ لعنة الله -

جو شخص یہ کہے کہ ہم نبی ہیں اس پر خدا کی لعنت ہو اور جو اس میں شک کرے اس پر بھی خدا کی لعنت ہو۔

(رجال کشی صفحہ ۱۹۲)

☆ نیز حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

لعن الله من قال فيينا مala نقوله في انفسنا و لعن الله

☆ حضرت ابو خالد کابیلیؓ بیان کرتے ہیں میں نے ہو کر ان کے حق میں جو کہا سو کہا۔ (اخنوں نے بھی ان کو خدا کا بیٹا کہا) نہ عزیر ان سے ہیں اور نہ وہ عزیر علیہ السلام سے ہیں۔ اسی طرح نصرانیوں نے مجبت عیسیٰ علیہ السلام متعلق جو کچھ کہا (اخنوں نے بھی ان کو خدا کا بیٹا کہا) نہ عزیر ان سے ہیں اور نہ وہ عزیر علیہ السلام سے ہیں۔ ہمارا معاملہ بھی یہی ہے۔

☆ میں گرفتار ہو کر ان کے متعلق جو کچھ کہا (اخنوں نے بھی

ان کو خدا کا بیٹا کہا) نہ جناب علیسیٰ ان سے ہیں اور نہ وہ

جناب علیسیٰ سے ہیں۔ ہمارا معاملہ بھی یہی ہے۔

☆ عزیر اور نصرانیوں نے عیسیٰ کے بارہ میں کہا تھا۔ نہ وہ ہم عزیر اور نصرانیوں سے ہیں۔ (رجال کشی صفحہ ۷۹)

☆ امام جعفر صادق علیہ السلام ابو بصیر سے فرماتے ہیں:

یا ابا محمد ابراً ممن زعماناً ارباب۔

اے ابو محمد ان لوگوں سے اپنی بیزاری ظاہر کرو جو

من از الٰنا عن عبودیة الله الّذی خلقنا و الیه مابنا و اور نہ اس سے لو، جو توارث کا باعث ہوتا ہے۔  
معادنا و پیدہ نواصینا۔ (رجال مامقانی جلد ۳ صفحہ ۳۸۸) (ہفتہ بخار صفحہ ۲۷)

٦٣٢ مشکوٰۃ الاسرار) حضرت امام رضا علیہ السلام فرماتے ہیں:

خدا اس بندے پر لعنت کرے جو ہمارے متعلق وہ من زعمان اللہ عز و جل فوض امر الخلق و الرزق الی  
بات کہے جو ہم خودا پر متعلق نہیں کہتے اور ہمیں اس خدا حججه فقد قال بالتفويض و القائل بالجبر کافر والقائل  
ک شدگ سے ہٹا کر جس نے ہمیں سدا کہا ہے اور یہ بالتفويض مشرك۔

اسی کی طرف ہماری بازگشت ہے اور اسی کے قبضہ قدرت (عیون اخبار الرضا ص ۸۳ و احتجاج طبری صفحہ ۲۲۵) میں ہماری بست و کشاد ہے۔ جو شخص یہ کیا کرتا ہے کہ خداوند عالم نے پیدا

☆ مفضلؒ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ حضرت کرنے اور رزق دینے کا معاملہ ائمہ علیہم السلام کے سپرد فرمایا صادق آں محمدؐ کی خدمت میں ابوالخطاب (غالی) اور بعض ہے وہ تفویض کا قائل ہے جبکہ قائل کافر اور تفویض کا قائل مشرک ہے۔ دوسرے غالیوں کا ذکر چھڑ گیا۔ آنحضرت نے فرمایا:

یا مفضل لا تقاudoهم و لا تشاربوهم ولا نیز بروایت حسین بن خالد انہی حضرت سے مروی  
تصافحوهم و لا توارثوهم - سے فرمایا:

(رجال كشى صفحه ١٩٢ كذا في رجال الهاامقانى جلد ٣ يا بن خالد اثنا وضع عنا الاخبار فى التشبيه و الجبر  
صفحه ١٩٠ و سابع البخار صفحه ٣٢٨) الغلاة الذين صغر و اعظمه الله تعالى فهم احبهم فقد

اے مُفضل نہ ان کے پاس بیٹھو نہ ان کے ہمراہ کھاؤ اب غضنا و من ابغضهم فقد احبنا و من والاهم فقد عادانا  
پیو نہ ان کے ساتھ مصافحہ کرو اور نہ ان کو وراثت میں د من عاداهم فقد والا نا و من وصلہم فقد قطعنا و من  
قطعہم فقد وصلنا و من جفاہم فقد بربنا و من برہم شریک کرو۔

علامہ مجلسیؒ اس حدیث شریف کی تشریح کر لے فقد جفانا و من اکرم مہم فقد اهاننا و من اهانہم فقد

اکرمنا و من قبلہم فقد ردنَا و من ردہم فقد قبلنَا و  
ہوئے لکھتے ہیں :  
قولہ لا توارثوهم الی فانہم من احسن الیہم فقد  
اساء الینا و من اساء الیہم فقد

مشركون لا يرثون من المسلمين ولا تواصلوهم احسن اليانا من صدقهم فقد كذبنا و من كل بهم

یعنی ان کو میراث نہ دو کیونکہ یہ مشرک ہیں، اس فقد اعطانا یا بن خالد من کان من شیعتنا فلا یتخذن

لے مسلمان کے وارث نہیں بن سکتے، اور نہ ان کو رشتہ دو منہ مہمولیا ولا نصیرا۔

اے فرزند خالد جبر و تشبیہ کے متعلق ہماری طرف جو اخبار منسوب ہیں، یہ سب غالیوں نے گھٹری ہیں، وہ غالی شر خلق اللہ یصغر ون عظمۃ اللہ و یدعون ربوبیۃ جواللہ سبحانہ کی عظمت و جلالت کو گھٹاتے ہیں۔ پس جو شخص ان سے محبت کرتا ہے وہ ہم سے بعض رکھتا ہے اور جوان الحجوس والذین اشراکووالخ۔

یعنی اپنے نوجوانوں کے متعلق غالیوں (کی میل جول) سے ڈرو۔ کہیں یہ (مجہت) ان (کے عقیدہ و عمل) کو خراب نہ کر دیں کیونکہ یہ غالی لوگ خدا کی تمام ہے وہ ہم سے قطع کرتا ہے، جوان سے قطع تعلق کرتا ہے وہ ہم سے وصل کرتا ہے جوان پر جفا کرتا ہے وہ ہم سے نیکی کرتے ہیں۔ خدا کی قسم یہ غالی، یہودیوں، نصرانیوں، ہے، جوان کا اکرام و احترام کرتا ہے وہ ہماری توہین کرتا ہے، اور جوان کی توہین کرتا ہے وہ ہمارا احترام کرتا ہے، جوان میں قبول کرتا ہے وہ ہمیں رد کرتا ہے اور جوان کو ٹھکراتا ہے وہ ہمیں قبول کرتا ہے، جوان کے ساتھ اچھا سلوک کرتا ہے وہ ہم سے برا سلوک کرتا ہے، جوان سے برا سلوک کرتا ہے وہ ہم سے اچھا سلوک کرتا ہے، جوان کی فیستمع حدیثہ و یصدقہ علی قولہ ان ابی حدیثی عن تصدیق کرتا ہے وہ ہماری تکذیب کرتا ہے، جوان کی ابیه عن جده علیہ السلام ان رسول اللہ صلی اللہ تکذیب کرتا ہے وہ ہماری تصدیق کرتا ہے، جوان کو دیتا ہے وہ ہمیں محروم کرتا ہے اور جوان کو محروم کرتا ہے، وہ ایمان و سلم قال صنفان من امی لا نصیب لهم ما فی دینہ

### MUBAHLAT

دیتا ہے۔ اے فرزند خالد جو شخص بھی ہمارے شیعوں میں سے ہے اس پر لازم ہے کہ وہ ان لوگوں میں سے کسی کو توجہ سے اس کی بات سن کر تصدیق کر دے۔ میرے والد ماجد نے اپنے اب وجد سے مجھ تک جناب رسول خدا کی یہ حدیث پہنچائی ہے کہ آنحضرت نے فرمایا میری امت صادق علیہ السلام نے فرمایا:

☆ فضل بن یسار بیان کرتے ہیں کہ جناب امام جعفر کے دو گروہ ایسے ہیں جن کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔

(اخبار الرضا باب ۱۱ صفحہ ۹ کذا فی سابع البحار صفحہ ۳۳۸)

ایک غالی، دوسرا قدر یہ۔ (بخار جلدے صفحہ ۳۳۹) تصدیق کرے یا ان کی اعانت و امداد کرے اگرچہ جزء کلمہ کے ساتھ ہی ہوتا وہ خدا و رسول اور ہم اہل بیت کرتے ہیں، آپ نے فرمایا:

(عيون الأخبار جلد ۲ صفحہ ۲۵۳) طبع جدید ہفتہ بخار صفحہ ۳۳۱)

☆ فضیل بن عثمان روایت کرتے ہیں جناب امام

جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا:

اتقوا اللہ و عظموا اللہ و عظموا رسولہ و لا تفضلوا على  
رسول اللہ احدا فان اللہ تبارک و تعالیٰ قد فضلہ و احبوا  
اہل بیت نبیکم حبا مقتضا و لا تغلو و لا تفرقوا و لا  
تقولوا ما لا نقول فانکم ان قلتمن و قلنا متنتم و متنا شم  
بعشکم و بعثنا فکنا حیث یشاء اللہ و کنتم۔

اللہ سے ڈرو اور اس کی عظمت و جلالت کا خیال

رکھو۔ اسی طرح اس کے رسول کی تکریم و تنظیم کرو اور کسی کو

امیر رضا علیہ السلام سے غلاۃ مفہومہ کے بارے میں سوال کیا

آنحضرتؐ کو (سب کائنات پر) فضیلت دی ہے اور اہل

الغلاۃ کفار و المفوضة مشرکوں من جالسہم او

بیت رسول سے درمیانہ قسم کی محبت کرو۔ نہ غلوکرو اور نہ

خالطہم او اکلہم او شاربہم او واصہہم او زوجہم

او تزوج الیہم او امنہم او اتنہم علی امانۃ او صدق

حدیثہم او اعانہم بشطر کلمۃ خرج من ولایۃ اللہ

لے کچھ تو ہم بھی مری کے اور تم بھی۔ پھر خدا ہمیں اور

کھین مبیوث و مشور کرے گا۔ پھر جہاں چاہے گا ہم اور تم

ہوں گے۔ یعنی تم ہم سے الگ ہو گے اور ہماری زیارت

سے محروم رہو گے۔ (بخار الانوار جلدے صفحہ ۳۳۹)

☆ متعدد اخبار و آثار میں مذکور ہے کہ جناب امیر

علیہ السلام نے اپنے ظاہری دورِ خلافت میں اپنے متعلق غلو

کرنے والوں کو زندہ نذر آتش کر دیا تھا۔

☆ ابو حمزہ ثمائی جناب امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں، آپ نے فرمایا:

یا ابا حمزہ لاتضعوا علينا دون مواضعه اللہ ولا ترفعوه

فوق ما رفعه اللہ کفی لعلی ان یقاتل اهل الکرۃ و یزوج اہل الجنة۔

اے ابو حمزہ نہ تو علیؐ کو اس مقام و منزل سے پست کرو جس پر خدا نے ان کو فائز کیا ہے اور نہ اس حد سے ان کو بلند تر کرو جس قدر خدا نے انہیں بلند کیا ہے۔ جناب علیؐ (کی عظمت کے لیے) اتنی بات ہی کافی ہے کہ وہ زمانہ رجعت میں جنگ وجدال کریں اور اہل جنت کی تزویج فرمائیں۔

(بصائر الدراجات طبع جدید صفحہ ۳۱۵) ہفتہ بخار صفحہ ۳۲۳)

☆ ابوہاشم جعفری بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت امام رضا علیہ السلام سے غلاۃ مفہومہ کے بارے میں سوال کیا آنحضرتؐ کو (سب کائنات پر) فضیلت دی ہے اور اہل

الغلاۃ کفار و المفوضة مشرکوں من جالسہم او

بیت رسول سے درمیانہ قسم کی محبت کرو۔ نہ غلوکرو اور نہ

خالطہم او اکلہم او شاربہم او واصہہم او زوجہم

او تزوج الیہم او امنہم او اتنہم علی امانۃ او صدق

حدیثہم او اعانہم بشطر کلمۃ خرج من ولایۃ اللہ

لے کچھ تو ہم بھی مری کے اور تم بھی۔ پھر خدا ہمیں اور

عن وجل و ولایۃ رسول اللہ و ولایتنا اہل البیت۔

غالی کافر اور مفہومہ مشرک ہیں۔ جو شخص ان لوگوں

کے پاس بیٹھے یا ان سے میل جوں رکھے یا ان کے ساتھ

مل کر کھائے پیے یا ان کے ساتھ تعلقات قائم کرے یا

ان کو رشتہ دے یا ان سے رشتہ لے یا ان کا امین بنے یا

کسی امانت پر ان کو امین بنائے یا ان کی کسی بات کی

(ہفتہ بجار صفحہ ۳۲۹ منہاج البراعہ جلد ۳ صفحہ ۳۵۷) من سواهم من الغلاة اعترافہم بحدوث الائمه و ان اخبار معصومین میں جس شدومد کے ساتھ غلاۃ خلقہم و نفی القدمة عنہم و اضافة الخلق و الرزق مع ذالک الیہم و دعواہم ان اللہ سبحانہ و تعالیٰ تفرد بخلقہم خاصة و انه فوض الیہم خلق العالم بما فيه و جميع الافعال۔

یعنی مفہوم غالیوں کی، ہی ایک قسم ہیں۔ ہاں جس بات میں وہ دوسرے عام غالیوں سے جدا ہیں، وہ یہ ہے کہ وہ ائمہؐ کو حادث و مخلوق تسلیم کرتے ہیں اور ان کو آنجاکہ عیان است چہ حاجت بیان است۔ قدیم نہیں بگھٹتے۔ لیکن اس اعتراف کے باوجود وہ خلق و رزق کو انہی بزرگواروں کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ نے فرمایا ہے: اجمع العلماء علی کفر الغالی۔ غالیوں کے کفر پر تمام علماء و فقہاء کا اجماع و اتفاق ہے۔ ان کا دعویٰ ہے کہ خدا نے صرف محمد و آل محمد کو پیدا کیا ہے، پھر اس نے عالم و ما فیہ کی خلقت ان حضرات کے سپرد فلا غلو و لا تفویض ولا تقصیر ولا تفريط في الإسلام و (تفیح المقال جلد ۳ صفحہ ۲۶۸)

مذہب اہل الہیت علیہم السلام بل امر بین الامرین (شرح عقائد صدقہ صفحہ ۲۱۸) مخفی نہ رہے کہ ان احادیث شریفہ یہی جہاں جہاں واضح ہو جاتی ہے کہ ان ذوات مقدسہ کے فی الجملہ کچھ حدود تفویض کی مذمت کی گئی ہے وہ فرقہ مفہومہ کے ساتھ کما لا يخفی على اولی الافہام و فقنا اللہ للعمل على تعالیم القرآن و تعالیم النبی و اہل بیتہ علیہ و علیہم (شہید) نے اوائل المقامات للشيخ المفید کے حاشیہ صفحہ ۲۷، ۲۸ پر فرمایا ہے۔

### توضیح:

مخفی نہ رہے کہ ان احادیث شریفہ یہی جہاں جہاں واضح ہو جاتی ہے کہ ان ذوات مقدسہ کے فی الجملہ کچھ حدود ظاہر ہے کہ اگر ایسا نہ ہوتا تو یہ بزرگوار بار بار یہ نہ فرماتے کہ ہمیں ہمارے حدود سے آگے نہ بڑھاؤ۔ کیونکہ مفہومہ بھی غالیوں کی ہی ایک خاص قسم ہے جیسا کہ حضرت شیخ مفید علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں:

و المفوضة صنف من الغلاۃ و قولهم الذی فارقوابه بڑھانے کی ممانعت کرنے کا سوال، ہی پیدا نہیں ہوتا۔

## باب الاعمال

# کچھ اجتناب و تقلید کے بارے میں

تحریر: آئیۃ اللہ ایشیخ محمد حسین بن خبی مذکولہ العالی موسوں و پرنسپل جامعہ سلطان المدارس سرگودھا

ارباب عقل و اطلاع پر یہ حقیقت مخفی نہیں ہے کہ خدا کے رحمان نے حضرت شریعت مقدسہ اسلامیہ دو حصوں پر مشتمل ہے۔ یعنی کوئی بھی شخص تن تنہا ① عقائد ② احکام۔

اصول عقائد میں چونکہ ہر شخص پر علم و تقین حاصل کرنا زندگی کے ہر ہر شعبہ میں اپنے بُنی نوع انسان کے تعاون ضروری ہے جو تقلید سے حاصل نہیں ہو سکتا۔ اس لیے بناء کا محتاج ہے مثلاً جو شخص خود طبیب یا ڈاکٹر نہیں تو وہ علاج بر قول مشہور و منصور اصول عقائد میں تقلید جائز نہیں ہے کے لئے کسی ڈاکٹر کی طرف، جو خود وکیل نہیں وہ مقدمہ باقی رہے احکام از قسم عبادات و معاملات وغیرہ تو ان میں ضروری ہے کہ ہر مُکلف مجتہد ہو یا مُقلد یا محتاط، یعنی یا تو کے لئے کسی وکیل کی طرف اور جو معمان نہیں وہ مکان تعییر کرنے کے لئے کسی معمار کی طرف رجوع کرتا ہے۔

وہ اس قدر علمی لیاقت کا مالک ہو کہ خود قرآن و حدیث و علی ہذا القياس سے استنباط کر کے ہر ہر مسئلہ کا حل معلوم کر سکے۔ یا پھر کسی روز مرہ کا مشاہدہ شاہد ہے کہ ہر شخص جو چیز خود جامع الشرائط مجتہد کی تقلید کرے۔ یعنی اس کے حکم کے نہیں جانتا وہ اس سلسلہ میں اس کے جانے والوں کی مطابق عمل کرے یا اس طرح احتیاط پر عمل کرے کہ طرف رجوع کرتا ہے یعنی یہی کیفیت دینی عبادات و اسے اپنی شرعی ذمہ داری سے بھری انتہا کا لفظ ہے۔ معلمات کی یہ چیز کوئی کسی شریعت کے ادا مردوں اسی پر عمل کرنا واجب ہے اور عمل کرنے کے لئے پہلے علم حاصل ہو جائے۔

تقلید فطری چیز ہے بعض لوگ تقلید کے نام سے بدک جاتے ہیں ان کے اضافہ معلومات کی خا طردا ضخ کیا جاتا ہے کہ تقلید نہ کوئی پیری مریدی ہے نہ کوئی بیعت اور نہ یہی مجتہد و مُقلد کا رشتہ نبی و امت یا امام و ماموم والا ہے بلکہ وہ صرف ایک فطری تقاضے کی تکمیل ہے اس اجمال کی بقدر

## مرجع تقلید کے شرائط کیا ہیں؟

### احتیاط کی وضاحت

مشلاً ایک عمل کے متعلق فقہاء میں اختلاف ہے بعض باقی رہی اس بات کی تحقیق کہ مرجع تقلید میں کن ضرور بجالا لے۔ اسی طرح بعض علماء ایک فعل کو حرام قرار دیتے ہیں اور بعض صرف اسے مکروہ جانتے ہیں تو وہ اسے پایا جانا ضروری ہے۔

① فتاہت و اجتہاد۔ یعنی پیش آمدہ مسائل کو ان کے مدلک و مأخذ) قرآن و حدیث (سے استنباط کرنے کی پوری اہمیت و لیاقت رکھتا ہو۔

۲) صحیح اعتقاد یعنی صحیح اشاعری عقائد کا حامل ہو۔

۳) امور قبیحہ سے اپنے نفس کی حفاظت کرنے والا ہو۔

۴) ان چیزوں سے اپنے دین کو بچانے والا ہو جو مجتہد و مقلد رکھا جائے یا عالم متعلق یا مبصر و مستبصر، یا فقیہ انسان کو بے دین بنادیتی ہیں۔

۵) ہوا و ہوس نفس امارہ کی مخالفت کرنے والا ہو۔

۶) اپنے مولا و آقا خداوند عالم اور اس کے ساتھ ساتھ عالم کو عالم کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔ اور جہاں تک لفظ اجتہاد کے نام سے نفرت کا تعلق ہے تو یہ بے جا ہے رسول خدا (صلوات اللہ علیہ و آله و سلم) اور ائمہ ہدیٰ کا مطیع و فرمانبردار ہو۔

• ابھی آخری چار مذکورہ بالا شرائط کے مجموعہ کا نام "کیونکہ مقدمہ کتاب میں واضح کر دیا گیا ہے کہ ہمارے

شرائط کا ہونا ضروری ہے؟ سو واضح ہو کہ کچھ خدا کے اسے واجب قرار دیتے ہیں اور بعض مستحب تو آدمی اسے شرائط کا ہونا ضروری ہے۔ کلام اور سرکار محمد و آل محمد علیہم السلام کے فرمان سے واضح و ضرور بجالا لے۔ عیاں ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ مرجع تقلید میں چند شرائط کا ہرگز نہ بجالا لے یا ایک فعل پر بعض علماء نماز قصر کا حکم دیتے ہیں اور بعض صرف اسے مکروہ جانتے ہیں تو وہ اسے پایا جانا ضروری ہے۔

۱) فتاہت و اجتہاد۔ یعنی پیش آمدہ مسائل کو ان کے مدلک و مأخذ) قرآن و حدیث (سے استنباط کرنے کی اپنے شرعی و ظلیفہ کی انجام دہی کا علم ویقین حاصل ہو جائے۔

تقلید ناگزیر ہے

اس بیان سے یہ بات واضح و عیاں ہو جاتی ہے کہ اس سلسلہ میں اصولیوں و اخباریوں کی نزاع (دیگر اکثر مسائل کی طرح (محض نزاع لفظی پر مبنی ہے نام خواہ مُجتہد و مقلد رکھا جائے یا عالم متعلق یا مبصر و مستبصر، یا فقیہ انسان کو بے دین بنادیتی ہیں۔

و متفقہ اس سے اصل حقیقت پر کوئی اثر نہیں پڑتا کہ غیر عالم کو عالم کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔ اور جہاں تک لفظ اجتہاد کے نام سے نفرت کا تعلق ہے تو یہ بے جا ہے رسول خدا (صلوات اللہ علیہ و آله و سلم) اور ائمہ ہدیٰ کا مطیع و فرمانبردار ہو۔

کیونکہ مقدمہ کتاب میں واضح کر دیا گیا ہے کہ ہمارے شرعی عدالت" ہے یعنی اس کے اندر ایک ایسا ملکہ ہو جس اور دوسری اسلامی برادری کے اجتہاد میں یہ بنیادی فرق ہے کہ ہمارا اجتہاد صرف قرآن اور سرکار محمد و آل اہل وی وجوہے (وہ) جان بوجھ کر (واجبات کو ترک نہ کرے اور محترمات کا ارتکاب نہ کرے۔ الغرض وہ گناہان کبیرہ کا محمد علیہم السلام کے فرمان کے مرکز و محور کے ارد گرد گھومتا ہے ارتکاب اور گناہان صغیرہ پر اصرار نہ کرے اور اگر کبھی بتقا جبکہ دوسروں کے اجتہاد میں اجماع، قیاس، اتحان، مصالح مرسلہ وغیرہ جائز الاعتماد ہیں۔ جس اجتہاد و تقلید مخفی نہ رہے کہ یہ تمام شرائط امام حسن عسکری علیہ السلام سے منقول شده حدیث شریف کے اندر با تفصیل مذکور ہیں فرماتے ہیں۔

دوسری قسم کا اجتہاد و تقلید مراد ہے جو ائمہ اطہار کے دور میں مخالفین میں راجح تھا۔ فلا تغفل

اما من کان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدینه  
مخالف الہوا، مطیعاً لامر مولاہ فللمعوام ان یقلدوہ۔

یعنی فقهاء میں سے جو شخص اپنے نفس کو بچانے والا،  
اپنے دین کی حفاظت کرنے والا، اپنی خواہشات کی  
مخالفت کرنے والا اور اپنے مولک کے حکم کی اطاعت  
کرنے والا ہو۔ عوام کے لئے اس کی تقلید کرنا جائز  
ہے۔) احتجاج طبری وغیرہ (ایسے ہی شخص کو "مجتہد جامع  
الشرائط" کہا جاتا ہے۔

وذلك لا يكون الا بعض فقهاء الشيعة لا كلامهم  
كمالا يخفى۔

لمحہ فکریہ راجع به تقلید اعلم  
قارئین کرام نے پچشم خود شرائط فقیہی والی مفصل  
ہے (کوئی مائی کا علیل ہے جو پہلے تمام کائنات کے تمام  
حدیث ملاحظہ کر لی ہے اس میں کہیں بھی علم یا افقہ کا لفظ  
علماء کی تعداد معلوم کرے اور پھر ہر ہر علم و فن میں ان کے  
موجود نہیں ہے۔) اور اسی پر کیا مختصر ہے اجتہاد و تقلید  
مرتبہ و مقام کا جائزہ لے..... اور پھر یہ فیصلہ کرے کہ  
کے سلسلہ میں وارد شدہ کسی بھی روایت میں یہ لفظ موجود  
فلان شخص اعلم فی العالم ہے۔

نہیں ہے (ہاں اللہ قضاوت کے باب میں وارد شدہ  
با نصاف قارئین کرام فرمائیں کہ کیا ایسا کرنے والا  
ایک حدیث مقبولہ عمر بن حنظله یہ یہ لفظ ضرور وارد ہے۔

اس مسئلہ کو ناقابل عمل قرار دیا ہے چنانچہ عالم رباني  
مقام پر وارد ہے، جس کا ہمارے حل نزارع سے کوئی متعلق  
حضرت رحیم زین العابدین مازندرانی اپنے مفصل رسالہ  
نہیں ہے۔ کس قدر تبعیب کا مقام ہے کہ جس چیز کا قرآن و  
عملیہ ذخیرۃ العباد صفحہ ۲۰ طبع لکھنو پر لکھتے ہیں: ولکن  
حدیث میں کہیں نام و نشان بھی نہیں ہے، اس کے متعلقہ  
مباحث سے تو موجودہ فقہی کتب چھلک رہی ہیں کہ اعلم  
کسے کہتے ہیں؟ اعلم کون ہے؟ اعلم کی تقلید واجب ہے؟  
علم کی پہچان کیا ہے؟ وغیرہ وغیرہ۔ مگر جن شرائط کی  
سے زیادہ کوئی فیصلہ نہیں کرتی کہ جس شعبہ حیات کے  
احادیث میں صراحت موجود ہے ان کا نام بھی ڈھونڈنے  
ماہرین کی طرف رجوع کرنا ہوا اور وہ متعدد ہوں تو گرد و

پیش کے ماہین میں سے جو زیادہ ماہر ہو اس کی طرف میں رجوع کرنے والے شخص کے علاقہ و ماحول کے علماء و رجوع کرنا افضل و مستحسن ہے بشرطیکہ کوئی مانع موجود نہ مجتہدین میں سے جو سب سے افضل ہو اس کی طرف ہو۔ یہی وجہ ہے کہ بالعموم علاقہ بھر کے سب سے زیادہ رجوع کرنا یقیناً افضل ہے مگر اس کا تقلید اعلم فی العالم کے ماہر ڈاکٹر اور دکیل وغیرہ کی طرف رجوع کیا جاتا ہے مگر عقل ذوجوب کے ساتھ کیا تعلق ہے یا اس کا مطلب یہ کب ہے یہ فیصلہ تو ہرگز نہیں کرتی کہ اگر علاج کرانا ہو تو پہلے یہ دیکھو کہ سوائے اس مجتہد کے جو تمام کائنات کے مجتہدوں سے کہ ساری کائنات میں سب سے بڑا ڈاکٹر کون ہے؟ اور بڑا ہے۔ باقی تمام مجتہدین کی تقلید حرام ہے۔ ودون جب یہ معلوم ہو جائے تو پھر اس کی طرف رجوع اشارة خرط القتاً۔ اس پر کوئی شرعی و عقلی دلیل موجود نہیں کرو۔ (خواہ اس سے پہلے مریض مرحوم، یہ ہو جائے) ہے۔ بلکہ اس کے خلاف بسیروں دلائل و برائیں موجود ہیں اور نہ یہ کہ سب سے بڑے ماہر ڈاکٹر کے علاوہ کسی اور ولیا نہا محل آخر۔ یہ تو جہتاد کا دروازہ بند کرنے کی شوری ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنا ناجائز ہے! عقل سليم کے اس یا غیر شوری سازش ہے۔ والله العاصم فیصلہ سے ہمیں بھی ابا و انکار نہیں ہے کہ دین کے معاملہ



انتہائی سلیس، شیریں، اور طالشین اردو زبان میں

# قرآن مجید کے منظوم طالب مفہوم

www.QuranTV.com

# القرآن

شاگین

علوم قرآن مجید

کے لیے

منظوم خوشخبری

09 اردو بازار الہر

0333-8788364

# اظہار القرآن

شیخوں کے  
صیغہ میں جزوی طور پر

## باب التفسیر

# ایفائے عهد اور وفا کے عہد واجب ہے

تخریب: آیۃ اللہ ارشح محمد حسین بنی مدظلہ العالی موس و پرنسپل جامعہ سلطان المدارس سرگودھا

صرف ایک شخص بھی کر سکتا ہے۔ نیز عقد زیادہ پختہ ہوتا یا تھا الَّذِينَ امْنُوا أَوْ فُوا بِالْعُقُودِ طَأْخَلَتْ لَكُمْ بَهِيمَةً ہے مگر عہد اس کے مقابلہ میں غیر پختہ ہوتا ہے۔  
الآنَّ عَمَّا لَا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحْلَّ الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرْمَةٌ ایفائے عقد اور وفا کے عہد واجب ہے

حقیقت یہ ہے کہ وفا عہد صدق کی جزئیات میں بسم اللہ الرحمن الرحيم  
ایک اہم جزوی ہے، یا یوں کہہ دیجیے کہ وفا عہد کا (سورہ المائدہ آیت نمبر ۱) سے ایک اہم جزوی ہے کہ وفا عہد کا درجہ صدق و عدل کے برابر ہے اور اس کی جانب مخالف اے ایمان والو! اپنے عہدوں کو پورا کرو تھارے یہے کا نام غدر ہے۔ جو کذب و ظلم کے مساوی یا ان کے چوپاکے، مویشی حلال کر دیے گئے ہیں، سو اے ان کے برے آثار میں سے ایک بدترین اثر ہے۔ اس کی وجہ یہ جن کا ذکر نہیں پڑھ کر سنایا جائے گا۔ ہاں جب تم احرام ہے کہ وفا عہد زبان و عمل کی یک رنگ سچائی کا نام ہے۔ کی حالت میں ہوتون شکار کو حلال نہ سمجھو۔ بے شک اللہ جو اور غدر ان دونوں کی خلاف ورزی کا نام ہے۔ چاہتا ہے وہ حکم دیتا ہے۔

**تفسیر المآلیت**

ایفائے عہد اور وفا کے مخصوص فرائض میں سے ایک بہت فرض ہے اس لیے جو شخص وفا سے خالی ہے وہ عقد عقد کی جمع ہے، اور اس کے لئے اس کرہ دراصل تصرف انسانیت سے محروم ہے۔ اس وجہ سے اللہ لگانے کے ہیں جو انسانی بھل نہ سکے، اور یہ عقد و عہد نے اس کو ایمان میں سے شمار کیا ہے اور لوگوں کی عملی چونکہ دو آدمیوں کو کسی چیز کا پابند بنادیتا ہے، اس بنابر زندگی کے لیے اس کو قوام ٹھہرا یا ہے۔ یکونکہ انسان ایک اسے عقد کہا جاتا ہے۔ جیسے عقد نکاح، عقد بیع، اور عقد ایسی ہستی کا نام ہے جس کے لیے باہمی تعاون لازمی ہے العہد وغیرہ۔ عہد و معاهدہ بھی اسی عقد میں داخل ہے۔ اور ظاہر ہے کہ باہمی تعاون و عده کی رعایت اور عہد کی البته عقد و عہد میں ایک بار یک سافر ہے اور وہ یہ ہے وفا کے بغیر ناممکن ہے، اور اگر اسے درمیان سے نکال دیا کہ عقد ہمیشہ دو شخصوں کے درمیان ہوتا ہے، جبکہ عہد جائے تو تعاون کی بجائے دلوں میں نفرت اور وحشت

MUBAHILATV.COM

جائز یہ ہو جاتی ہے اور زندگی اور اس کی معيشت تباہی و عبودیت و بندگی اپنے معبود سے کرتا ہے کہ وہ اس کے بربادی سے ہمکنا رہو جاتی ہے۔

ارشادِ قدرت ہے:  
او فوا بالعهد ان العهد كان مسئولاً

اپنے معاهدوں کو پورا کرو۔ کیونکہ (فردا کے معاملات سے۔ اس میں افراد کے معاهدے بھی داخل قیامت) تم سے ایفائے عہد کے بارے میں جواب بیس اور حکومتوں کے بھی۔ ہاں البتہ وہ وعدہ جو کسی خلاف طلب کیا جائے گا۔

او فوا بعهدی او ف بعهد کم

تم میرے عہد کو پورا کرو، میں تھارے عہد کو پرا جائز نہیں ہے۔ کیونکہ:

لا طاعة لخلوق في معصية الله  
کروں گا۔

خداوند عالم اہل ایمان کی تعریف کرتے ہوئے جہاں خالق کی نافرمانی ہوتی ہو وہاں کسی بھی مخلوق کی اطاعت جائز نہیں ہے۔ (نوح البلاغہ) فرماتا ہے:

والذين هم لامانا لهم و عهدهم راعون  
کہ وہ اپنی امانتوں کو ادا کرتے ہیں اور اپنے کونفاق کی علامات میں سے ایک علامت شمار کیا ہے۔  
(جامع السعادات و کتاب الحمال) وعدوں کی وفا کرتے ہیں۔

وفاء عہد کی اہمیت کا اس سے بھی اندازہ ہوتا ہے کہ اضطرار کی حالت میں عہد شکنی جائز ہے  
خدا کے علیم و حکیم نے بعض جلیل القدر انبیاء علیہم السلام کی جملت کبھی ایسا ہوتا ہے کہ ایک شخص ایفاء عہد کا پختہ ارادہ  
قدر کی خصوصیات میں سے ایفائے عہد کو بھی شمار کیا ہے۔ رکھتا ہے، مگر کچھ واقعی مجبوری اور حقیقی معذوریوں کی وجہ  
و اذکر فی الكتاب اسماعیل اہنے کان صادق الوعد و سے وعدہ بھی وفا نہیں کر سکتا، تو یہ نہ جھوٹ ہے اور نہ اس  
پر غدر کا الزام عائد ہو سکتا ہے۔ یہ الزام توب عائد ہوتا کان رسولانبیا

اور کتاب (قرآن) میں اسماعیل علیہ السلام کا ذکر کرو جو کہ کہ جب شروع ہی سے ایفائے عہد کا عزم واردہ نہ ہوتا،  
 وعدہ کا سچا نبی و رسول تھا۔ (از اخلاق اور فلسفہ اخلاق)

آیت میں عقود کی لفظ ہے جو خالق و مخلوق کے بہر حال اگر کوئی شخص کسی حقیقی مجبوری سے وعدہ پورا نہ  
باہمی کیے ہوئے تمام معاهدوں پر حاوی ہے۔ یعنی اس کر سکتے تو وہ معذور ہے اور مو اخذہ کے قابل نہیں ہے۔  
میں وہ معاهدہ بھی داخل ہے جو کوئی بندہ بتقاضا کے الضرورات تبیح المحدودرات

# برادران ایمانی کی میلوں ملاقات کا تواب

تحریر: آیۃ اللہ ایشیخ محمد حسین بن خنفی مدظلہ العالی موسس و پرنسپل جامعہ سلطان المدارس سرگودھا

☆ عبد اللہ بن محمد جعفی حضرت امام محمد باقر علیہ السلام ملاقات کی للہ فی اللہ (محض خدا کی خوشنودی کی خاطر) ملاقات امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کرتے ہیں، فرمایا کہ تو ستر ہزار فرشتے اسے کہتے ہیں: طبیت و طابت جب کوئی بندہ مومن اپنے برادر ایمانی سے ملاقات کرنے لک الجنة۔ تو پاک ہے اور تجھے جنت گوارا اور مبارک ہو۔ کے لیے گھر سے نکلتا ہے تو خدا تعالیٰ اس کے ہر قدم پر ایک (اصول کافی)

☆ جابر حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت ہے۔ اور ایک درجہ بلند کرتا ہے اور جب (منزل مقصود پر کرتے ہیں، فرمایا حضرت رسول خدا ﷺ فرماتے ہیں پہنچ کر) دق الباب کرتا ہے تو اس کے لیے آسمان کے کہ جناب جبریل نے مجھ سے بیان کیا کہ خداوند عالم نے دروازے کھل جاتے ہیں اور جب دونوں برادر مومن ایک فرشتہ زمین پر اتارا اور وہ چلتے چلتے ایک دروازہ پر ملتے ہیں اور مصافحہ و معا نقہ کرتے ہیں تو خداوند عالم بزم پہنچا جہاں ایک شخص ایک شخص کا دروازہ کھٹکھٹا رہا تھا، ملائکہ میں ان پر فخر و مبارکات کرتا ہے کہ دیکھو میرے فرشتہ نے اس سے پوچھا تیرا اس گھروالے سے کیا کام بندوں کی طرف جو میرے لیے آپس میں محبت کرتے ہے؟ اس نے کہا یہاں میرا ایک برادر مومن رہتا ہے خدا ہیں اور ایک دوسرے کی زیارت کرتے ہیں۔ مجھ پر کی خوشنودی کی خاطر اس سے ملنے اور ملاقات کرنے لازم ہے کہ اس کے بعد میں ان کو آلس دوزخ کے ساتھ کے لیے آیا ہوں۔ فرشتہ نے پھر پوچھا تو محض اسی لیے عذاب نہیں کروں گا۔ اور [MUSLIMAHILATV.COM](http://MUSLIMAHILATV.COM) میں زیارت کرنے کہا ہاں۔ محض اسی لیے آیا ہوں۔

مومن واپس جاتا ہے تو اس کے قدموں کی تعداد کے۔ تب فرشتہ نے اس سے کہا کہ میں تیرے پر وردگار کا مطابق فرشتہ اس کی مشالیعت کرتے ہیں اور دنیا و پیغام بر ہوں، اللہ تعالیٰ تجھے سلام بھی کہتا ہے اور فرماتا ہے آخرت کی بلاؤں اور مصیبتوں سے اس کی حفاظت کہ میں نے تیرے لیے جنت واجب قرار دے دی ہے۔

مزید برآں اس فرشتہ نے کہا کہ خدا فرماتا ہے کہ جو مسلمان کرتے ہیں تا آخر روایت۔

☆ ابن الجوزہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کسی مسلمان کی زیارت کرتا ہے وہ اس کی زیارت نہیں سے روایت کرتے ہیں، فرمایا: جو شخص اپنے مومن بھائی کرتا بلکہ میری زیارت کرتا ہے اور اس کے ثواب میں

## باب المسائل

# دفائق اسلام کے حوالے

مطابق فتویٰ: آئیۃ اللہ ایشیخ محمد حسین بن خنی مذکوہ العالی

**سوال نمبر ۲:** اصول کافی میں امام معصوم کا کام ہمیں قرآن کے صحیح رسول اور امام کا فرق بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ نبی مفہوم (تفسیر) سے آشنا کرانا ہے تو پھر کسی امام نے مکمل فرشتوں کو خواب میں دیکھتا ہے، رسول انھیں اپنی تفسیر قرآن مرتب کر کے عام عموم کے لیے مہیا کیوں نہ آنکھوں سے دیکھتا اور کلام کرتا ہے، مگر امام فرشتوں کو کی، جس کا ہر حرف امام کا حرف ہوتا۔ امام حسن عسکریؑ کی نہیں دیکھ سکتا۔ مگر اسے الہام ہوتا ہے۔ جیسا کہ ہم تفسیر کا ذکر ملتا ہے مگر متعبد علماء کرام نے اسے مستند قرار جانتے ہیں کہ امام کا رتبہ و مرتبہ بواۓ رسول اکرم ﷺ نہیں دیا۔ برائے مہربانی و صاحات کریں۔

کے ہر نبی سے اوپر چاہے تو اللہ تعالیٰ نے معصومین کے **جواب**، باسمہ سبحانہ: اس سوال کے دو جواب ہیں۔

سامنے فرشتوں کو ظاہر کیوں نہ کیا۔

**جواب**، باسمہ سبحانہ: فرشتہ کو دیکھنا یا نہ دیکھنا معیار کہ نبی اعظم ﷺ کا اولین فرض یہ ہے کہ لوگوں کو قرآن فضیلت نہیں ہے۔ جبکہ ایک نبی کا مقام فرشتہ سے بلند و مجید کے صحیح مفہوم و مطلب کو سمجھا یہیں، جیسا کہ دوسری بالا ہے۔ جبکہ معیار فضیلت علم و عمل، ایمان و تقویٰ اور آیات کے علاوہ اس آیت کریمہ سے ثابت ہوتا ہے۔

قوت و طاقت ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم، حدیث صحیح اور ارشادِ قدرت ہے:

عقل سليم سے ثابت ہے۔ اصول کافی کی اس حدیث و انزلنا اليك الذ کر لتبین للناس مانزل اليهم (القرآن)

میں من جملہ دیگر فروق کے ایک فرق یہ یہ ہے **MUBAHILATY.COM** پر قرآن اس لیے نازل کیا ہے کہ آپ کہ نبی و رسول پر وحی نازل ہوتی ہے جو فرشتہ لے کر آتا لوگوں کو واضح طور پر بتائیں کہ کیا نازل کیا گیا ہے۔ تو ہے اور امام پر وحی نازل نہیں ہوتی، اسے الہام ہوتا ہے پیغمبر اکرم ﷺ نے کیوں تفسیر قرآن نہیں لکھی؟ صرف جو خداوند عالم براہ راست امام کے دل و دماغ میں کرتا زبانی و کلام پر کیوں اکتفا فرمایا؟ تو جو جواب اس سوال کا ہے۔ اور نبی و رسول میں ایک فرق یہ ہے کہ نبی بوقت دیا جائے گا، یہی جواب امام معصوم کے تفسیر قرآن کے نہ وحی فرشتہ کو دیکھتا نہیں ہے اس کا کلام ستتا ہے اور رسول لکھنے کا سمجھا جائے گا۔

لوقت وحی فرشتہ کو دیکھتا بھی ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ اگر امام

معصوم کو فرصت مل جاتی اور حالت سازگار ہوتے تو امام ملاقات ہوئی تھی۔ امید ہے کہ آپ کی تسلی ہو جائے گی۔ معصوم جو تفسیر قرآن لکھتے وہ چند جلدیوں تک محدود نہ ان شاء اللہ تعالیٰ۔

**سوال نمبر ۳:** ہماری مستند روایات میں یہ بات ہوتی، بلکہ علم و معرفت کے سمندر جاری کر دیتے۔ **سوال نمبر ۳:** ہماری مستند روایات میں یہ بات ثابت ہے کہ ام کلثوم بنت ابی بکر جو کہ جناب حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں: امیر المؤمنین کی زیر سرتی تھی کا نکاح خلیفہ دوم سے ہوا، لوشٹ لا و قرت سبعین بعد امن تفسیر فاتحة الکتاب (المیزان الکبریٰ مطبوعہ مصر) میں چاہوں تو سورہ فاتحة کی تفسیر کر کے ستراوں کا بی بی فاطمہؓ کے حق کو چھیننے والوں کو اپنی سر پرستی میں موجودیتی کیوں دے دی؟ برائے کرم مہربانی فرمائیے۔

اس لیے امام معصوم نے تفسیر قرآن نہیں لکھی بلکہ **جواب**، باسمہ سبحانہ: جس بالغہ و عاقلہ لڑکی کا ولی زبانی و کلامی بیان پر اکتفا فرمائی۔

**سوال نمبر ۴:** بعض علمائے کرام کا کہنا ہے کہ شام و والدہ زندہ ہو اور عقد ثانی کرچکی ہو اور یہ لڑکی اس کی کوفہ کامل کر بی بی زینبؓ کی قید نکال دو را نیہ صرف زیر کفالت ہو جب کہ ام کلثوم بنت ابو بکر کے حالات و چالیس دن ہے۔ اگر ایسا صحیح مانا جائے تو اس قافلے نے واقعات سے واضح ہوتا ہے۔ تو وہ آزاد ہے جس سے چالیس دن میں اتنا سفر کیسے طے کر لیا؟

بعض علماء نے اربعین کے موقع پر جابر انصاریؓ اور جاسکتا ہے کہ اسے چاہیے کہ عقد سے پہلے اپنی والدہ کو بیویوں کا کر بلا میں حضرت امام حسینؑ کی قبر مبارک پر ملا۔ اعتقاد میں لے لے۔ بھلا اس میں جناب امیر المؤمنین کا مستند قرار نہیں دیا، اور فرمایا ہے کہ وہ شام سے سیدھا کیا داخل رمل ہے۔

**سوال نمبر ۵:** کافی مصالوں کافی میں روایت ہے کہ امام جو اب، باسمہ سبحانہ: اس سلسلہ میں میری مقتل کی علی حضرت امام حسنؑ کے کثرت نکاح و طلاق سے کتاب "سعادۃ الدارین فی مقتل الحسینؑ" کا مطالعہ کیا پر یہاں رہتے تھے، بخار الانوار میں ابو حسن مدائنی سے جائے۔ جس میں میں نے ناقابل انکارتاریخی دلائل اور روایت بھی ہے کہ امام حسنؑ کے کثرت سے نکاح کیا کرتے تھے۔ ہم جانتے ہیں کہ امام حسنؑ کی کردارکشی کی جاتی رہی حوالوں سے ثابت کیا ہے کہ ۱۰ھ عشرہ محرم کے بعد پہلی اربعین پر قید شام سے آزاد ہو کر براستہ کر بلا معلانی ہے مگر ایسی روایت کو مصالوں کافی میں کیوں نقل کیا گیا؟

**جواب**، باسمہ سبحانہ: میں نے محمد اللہ تجلیات آل رسولؐ کے قافلہ کی مدینہ کی طرف روانگی ہوئی تھی اور کر بلا معلانی میں جناب جابر بن عبد اللہ انصاری سے صداقت میں دلائل و براہین سے ثابت کیا ہے کہ امام

حسن مجتبی علیہ السلام کے بکثرت نکاح کرنے اور طلاق میں ہونے دی، برائے مہربانی اس پر روشنی ڈالیں۔ دین کی افسانہ سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں ہے۔ یہ صرف جواب، باسمہ سبحانہ: یہ بات جو سوال میں بیان کی بنی امیہ کا پروپگنڈا ہے، جو آل محمد کو بدنام کرنے کے لئے ہے یہ حضرت علی علیہ السلام کی جناب عیشی علیہ السلام سے افضلیت کی دلیل تو ہو سکتی ہے (جیسا کہ لیے کیا گیا)۔

اب راز نہیں کوئی راز رہا، سب اہل گلستان جان گئے حضرت علیؑ نے خود اس بات کا تذکرہ اپنی افضلیت سوال نمبر ۶: سورہ بنی اسرائیل آیت نمبر ۱۰۱: میں کیا ہے۔ ملاحظہ ہو علامہ سید نعمت اللہ جزاً ری کی تفسیر برہان میں اس آیت کی رو سے امام محمد باقر علیہ انوار نعمانیہ (لیکن ان کے خدا ہونے کی دلیل نہیں ہو سکتی) کیونکہ خدا کی ذات ولادت سے منزہ ہے۔ اور نہ ان السلام سے روایت کی گئی ہے کہ رسول پاک ﷺ نماز میں کیونکہ جس کی شہادت ولادت امیر المؤمنین دیتے تھے۔ برائے مہربانی کے غیر مخلوق ہونے کی دلیل بن سکتی ہے۔ کیونکہ جس کی وضاحت فرمائیے کہ اگر یہ سنت رسول ہے تو پھر ..... نماز ولادت ہوتی ہے (جہاں بھی ہو) وہ مخلوق ہی ہوتا ہے۔ کیوں نہ ہوئی؟ حالانکہ شہادت ثالثہ بدعت ہے۔ پھر اور یہ بات عیاں راجحہ بیان کی مصدقہ ہے۔

**سوال نمبر ۸:** اللہ تعالیٰ کے عدل کا تقاضا یہ ہے کہ اسے تفسیر برہان میں نقل کیسے کیا گیا؟

جواب، باسمہ سبحانہ: تفسیر برہان یا کسی اور تفسیر میں وہ سب کو مسلمان پیدا کرتا ہے، مگر پالنے والے اسے حضرت رسول خدا ﷺ کا یا انہے ہدی علیہم السلام میں سے اپنے جیسا بنا دیتے ہیں۔ اگر کوئی شخص افریقہ کے ایک کسی امام کا نماز کے تشہید میں شہادت ثالثہ پڑھنے کا کوئی غریب ملک میں عیسائی خاندان میں پیدا ہو، زندگی بھر نام و نشان نہیں ہے۔ یہ حوالہ بالکل غلط ہے۔ باقی اس غربت میں رہے جس کی وجہ سے نہ توحید جان سکنے آیت مبارکہ کی تفسیر تو اس کے لیے ہماری تفسیر فیضان اسلام۔ اسی طرح مر جا کے تو اس کا حساب کیسے ہوگا؟ الرحمن فی تفسیر القرآن کا مطالعہ کیا جائے۔ ان شاء اللہ برائے مہربانی روشنی ڈالیں۔

**سوال نمبر ۷:** قرآن پاک ﷺ کی طرف بیان کیا ہے؟ جواب، باسمہ سبحانہ: چونکہ اللہ تعالیٰ عادل ہے تو اس مريم کو پیدا کش حضرت عیشیؓ کے وقت یہ کہہ کر مسجد کے عدل کا تقاضا یہ ہے کہ ایسے بندہ کو معذب نہیں کرے اقصی سے نکالا کہ یہ اللہ کا گھر ہے بچہ پیدا ہونے کی جگہ ناکامی کی صورت میں جہنم میں جھونک دیا جائے گا۔ اور نہیں۔ تو جب حضرت علیؓ کی پیدا کش کا وقت آیا تو اللہ نے جناب فاطمہ کو وارد کعبہ کیا۔ اکثر نصیری علماء اس دلیل جیسا کہ بعض روایات میں وارد ہے۔ تفصیل کے لیے ہماری کتاب حسن الفوائد کا مطالعہ کیا جائے۔

**سوال نمبر ۹:** حدیث کسانہ کی روایت میں بتایا جاتا نہیں (معاذ اللہ) تو اللہ نے ان کی پیدا کش کعبہ

## باب المتفرقات

## دہشت گردی اور اس کا سدیاب

تحقیق: غلام محمد جعفری

## دہشت گردی کیا ہے

زمانہ قدیم سے آج تک دہشت گردی کی کوئی حکومت، عوام، یا کسی فرد کے خلاف مُنظم طور پر خوف و مُتفقہ علمی تعریف سا منے نہیں آسکی۔ ہر ایک کی نظر میں اس ہراس یا ناقابل تصدیق تشدد کا نام ہے۔

کی مختلف تشریح ہو سکتی ہے۔ دہشت گردی کی کوئی ایسی تعریف کرنا اگر ناممکن نہیں تو کم از کم مشکل ضرور ہے۔

ڈرانا، دھمکانا، اور خوفزدہ کرنا ہے۔ دہشت گردی کا اس لفظ کی لغوی تشریح یوں ہو سکتی ہے کہ: ”خوف و ہراس پیدا کرنے کے اپنے مقاصد کے صبر و تحمل اور برداشت کے جذبات اور احساسات ناپید حصول کی خاطر ایسا طریقہ کار یا حکمت عملی ہو جائیں۔ عملی شکل میں یہ ذہنی بھی ہوتی ہے، اور جسمانی اختیار کرنا جس سے قصور و اور اور بے قصور کی تغیر بھی۔ دہشت گردی عالمی بھی ہوتی ہے اور مقامی بھی۔

کے بغیر (عامہ شہر یوں سمیت) ہر مخلصہ ہدف کو اس میں ایک فرد بھی ملوث ہو سکتا ہے اور نشانہ بناتے ہو کے، وسیع پیچائے پر (جسمانی و سینکڑوں لوگوں پر مشتمل گروہ بھی۔ جب ایک معاشرے نفسیاتی) دہشت اور رعب و اضطراب کا طاقتوں طبقہ یا گروہ جو مذہبی بھی ہو سکتا ہے، لسانی بھی، پھیلا یا جا کے۔

ایک دوسرے کو زیر کرنے کے لیے دہشت گردی کا میرے خیال میں جب تک، مگر وہ، اوارہ یا **MILITARY.COM** میں ہیں۔ ایک ملک کی دوسرے کے خلاف جارحیت کو بھی حکومت دوسروں کے بنیادی حقوق کا احترام کیے بغیر زبردستی مسلط کرے اور بے جرم و خطاء کسی انسان کو قتل دہشت گردی سے گردا نا جاسکتا ہے۔ اسی طرح کرے، ظلم ڈھائے، خوف و ہراس پھیلائے اور نہتے بعض طاقتوں مالک جب کمزور اور ترقی پذیر مالک کے لوگوں پر حملہ کرے تو اسی کا نام دہشت گردی ہے۔

خلاف جارحیت کا ارتکاب کرتے ہیں تو اس عالمی انسانیکو پیڈیا آف برٹانیکا میں دہشت گردی کی دہشت گردی کا تعلق ہے تو دنیا کے کسی بھی مذہب میں تعریف یوں کی گئی ہے:

دہشت گردی کی کوئی بحث نہیں۔ خاص طور پر اسلام جزیرہ العرب میں باضابطہ کسی حکومت کا وجود نہیں تھا۔ میں تو یہاں تک کھا گیا ہے کہ جس نے ایک شخص کی جان ایسے ماحول میں اللہ کی آخری کتاب قرآن کریم کے نزول کا آغاز ہوا، اس کی پہلی آیت میں علم اور قلم کی لی گویا اس نے پوری انسانیت کو قتل کر ڈالا۔ اسلام تو برداشت اور تحمل کے اظہار کا دوسرا نام ہے۔ اور اہمیت کو اجاگر کیا گیا، اور یہ بھی بتایا گیا کہ تمام انسانوں کا جہاں تک عالمی دہشت گردی کا سوال ہے تو اس سلسلے مادہ تخلیق ایک ہی ہے۔ علم انسان کو قانون کا پابند بناتا ہے۔ جہاں لوٹ مار، قتل و غارت اور دہشت گردی نے میں مغربی طاقتیں اور امریکہ کی جانب سے مسلمانوں کو شدید خطرات لاحق ہیں۔ یہ حقیقت ہے کہ عالمی سطح پر قانون کا درجہ حاصل کر لیا تھا، اسلام نے اس کو امن و سلامتی سے ہمکنار کیا۔

دہشت گردی کے فروع کا سب سے بڑا محرك سیاسی نا انصافی ہے۔ فلسطین اور کشمیر کے علاوہ عراق اور افغانستان پر امریکی قبضہ نے مسلمانوں میں امریکہ اور لفظ سے تعمیر کیا جاتا ہے۔ قرآن نے ہر مسلمان کو یقیناً یورپ کے خلاف نفرت کے جذبات پیدا کیے اور پھر اس بات کی تعلیم دی ہے کہ ان کے پاس ایسی طاقت موجود ہوئی چاہیے کہ ان کے دشمنوں کو ظلم و جور کے ارتکاب کی پچھلی صدی میں برطانیہ نے نا انصافی سے کام لیتے ہوئے قلسطین اور کشمیر کے مسائل کھڑے کر کے دنیا کے امن و امان کو تھوڑا بالا کر دیا۔

”ان کے لیے جس قدر ممکن ہو طاقت اور

عصر حاضر میں تمام اقوام بالا خص مسلمان کی قسم کی

گھوڑے تیار کر کے رکھو، تاکہ تم اس کے

ذریعے اللہ اور اپنے دشمن اور دوسرے لوگ

سیاسی دہشت گردی، معاشی دہشت گردی، نظریاتی و

فلکری دہشت گردی نمایاں ہیں۔ میں دہشت گردی کی

ہر قسم کی نہ صرف بخخ کرننا ہوگی بلکہ ان اسباب و

ذرائع کا بھی خاتمه کرنا ہوگا جو ان دہشت گردیوں کو

دشمنوں کو مرعوب رکھنے اور ان کو ظلم و جور سے باز رکھنے پر وان چڑھاتے ہیں۔

قرآن مجید جس عہد اور جس معاشرے میں نازل

ہوا اس کا سب سے تکلیف دہ پہلو دہشت گردی، لوٹ

اور جو لوگ مسلمانوں سے بر سر پیکارنے ہوں اور

مار اور قتل و غارت گری تھی۔ دہشت گردی، لوٹ مار

جن لوگوں نے ان کو گھر سے بے گھر اور شہر سے شہر بدر

اور

اور

اور

اور

نہیں کیا، قرآن ان کے ساتھ حُسن سلوک اور عدل و اپنے مذہب و عقیدہ کا تابع بنانا چاہتے ہیں۔ قرآن نے احسان کا حکم دیتا ہے۔ دہشت گردی میں اس بات پر صاف اعلان کر دیا ہے کہ دین کے معاملہ میں جبر و اکراہ کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

آجائے اسے تشدد کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔ اسلام نے اس لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ

اور دوسروں کے مذہبی مقتضد اور پیشواؤں کو برا بھلا کو قطعاً غیر اصولی اور غیر انسانی حرکت قرار دیا ہے۔

قرآن نے قاعدہ مقرر کر دیا ہے کہ ایک شخص کی غلطی کا بوجھ اور اس کی ذمہ داری دوسرے پر نہیں ڈالی جاسکتی۔ کہنے سے بھی سختی کے ساتھ منع کیا ہے، چونکہ اس سے جذبات مشتعل ہوتے ہیں۔

اس وقت عالم اسلام اور مسلمانوں کے خلاف انسان جب غور کرتا ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ کسی

معاشرہ میں دہشت گردی کے پیشے کے اسباب میں ایک سبب ظلم و نا انصافی ہے۔ مظلوم اگر ظالم کا مقابلہ نہ کر سکے کیا جا رہا ہے، حالانکہ خود مسلمان ملکی اور عالمی دہشت

اور انصاف کے حصول سے محروم رہے تو اس میں انتقامی گردی کا نشانہ بنے ہو کے ہیں۔ مسلمان اگر اپنے جذبات پسیدا ہوتے ہیں اور جب وہ دیکھتا ہے کہ قانونی مالک میں اپنی مرضی سے اسلامی نظام حیات کو نافذ کرنا چاہتے ہیں تو اس کو شدت پسندی کا نام دے کر راستے بند ہیں تو غیر قانونی راستہ اختیار کر لیتا ہے۔ اس کرنا چاہتے ہیں تو اس کو شدت پسندی کا نام دے کر

لیے دہشت گردی کو روکنے کا سب سے مؤثر طریقہ یہ ہے کہ مداخلت کی راہ ہموار کی جاتی ہے۔

اسلام میں لوٹ مار، قتل و غارت گری اور دہشت معاشرہ میں ظلم و جور کا دروازہ بند کیا جائے اور دل و انصاف

کو پری طرح غیر جانبداری کے ساتھ نافذ کیا جائے تاکہ گردی کی کوئی گنجائش نہیں بلکہ قتل و غارت گری اور

دہشت گردی پر آمادہ کرنے والے عوامل باقی نہ رہیں۔

ایسی لیے اللہ تعالیٰ عدل و انصاف کا حکم دیتا ہے۔ بات اپنی جگہ درست ہے کہ اسلامی معاشرے میں لوٹ

قرآن نے تاکید کی ہے لہٰجی و قوم سے عداؤت میں بار بقتل و فارس کری اور دہشت گردی کا آغاز عہد

کو اس کے ساتھ ظلم و نا انصافی پر کمر بستہ نہ کر دے، اور رسالت مابعد ﷺ میں گستاخی رسول ﷺ سے ہوا تھا۔

یعنی دوسرے الفاظ میں قرآنی معاشرے میں قتل و جادہ عدل سے ہٹانے پا کے۔

وَلَا يَجِرِ مَنْكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا

قرآن نے ان اسباب کو بھی روکنے کی کوشش کی ہے جو دہشت گردی کا موجب بنتے ہیں۔ زیادہ تر دہشت کے ذمہ دار بھی ہی لوگ ہیں، آج بھی اسلامی مالک گردی کا سبب یہ بات ہوتی ہے کہ لوگ دوسروں کو جبراً میں لوٹ مار، قتل و غارت گری اور دہشت گردی جیسے

جرائم میں ملوث افراد بھی خارجی ذہنیت رکھنے والے اور ترجمہ: اور زمین میں فساد انگیزی کرتے ہیں، انہی لوگوں کے لیے لعنت ہے اور ان کے لیے برا ٹھکانہ ہے۔ انہی کے پیروکار ہیں۔

حضرت سعد بن ابی وقاصؓ فرماتے ہیں:

قرآن کا بغور مطالعہ کیا جائے تو کئی مقامات پر ان خوارج کی علامات و بدعتات، فتنہ پرور روش، سازشی کارروائیوں اور سلح بغاوت کے بارے میں واضح ارشادات انگیزی کرنے والوں سے مراد احرار یہ (خوارج) ہیں۔ اس آیت کریمہ سے واضح ہے جو زمین میں فساد ملتے ہیں۔

انگیزی کرتے ہیں لعنت انہی لوگوں کے لیے ہے۔ جو زمین میں (یعنی مسلمانوں میں خونریزی، رہنمی و ڈاکازنی وغیرہ سے) فساد انگیزی کرتے ہیں ان کی سزا میں سے صرف تتشابہات کی پیروی کرتے ہیں۔

کے بارے میں ارشادِ الٰہی ہے:

حافظ ابن کثیر نے اس آیت کی تفسیر میں جو حدیث بیان کی، اس میں فرمانِ رسول ﷺ کے مطابق اہل زیغ سے مراد "خوارج" ہیں۔

**أَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ فَذُوقُوا مَأْوَى الْكُفَّارِ**

**وَجُوهُهُمْ أَكْفَرُ تُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ**

ترجمہ: بے شک جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے

ترجمہ: جس دن کئی چہرے سفید ہوں گے اور کئی سیاہ، تو جنگ کرتے ہیں اور زمین میں (یعنی مسلمانوں میں جن کے چہرے سیاہ ہوں گے (ان سے کہا جائے گا) کیا۔ خونریزی، رہنمی، ڈاکازنی وغیرہ سے) فساد انگیزی

تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا تو حکم کرتے کرتے ہیں ان کی سزا ہی ہے کہ وہ قتل کیے جائیں یا رہے تھے سواس کے عذاب کا مزہ چکلو۔

امام ابن ابی حاتم، حافظ ابن کثیر، امام سیوطی وغیرہ دیے جائیں، یا وطن کی زمین سے دور ملک بدر یا قید نے سیاہ چہرے والوں اور ایمان کے بعد کفر کرنے کر دیے جائیں۔ یہ (سزا تو) ان کے لیے دنیا میں ہے اور ان کے لیے آخرت میں (بھی) بڑا عذاب ہے۔

وائے (مرتدین) سے مراد فرمانِ رسول ﷺ کے مطابق اور ان کے لیے آخرت میں (بھی) بڑا عذاب ہے۔ امام طبری اس آیت کی تفسیر میں حضرت ابن عباسؓ "خوارج" لیا ہے۔

**وَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَ لَهُمْ سَلْفُ كُلِّ أُنْجَانٍ**

جس نے مسلم آبادی پر ہتھیار اٹھائے اور راستے

سُوءَ الدَّارِ

کو اپنی دہشت گردی کے ذریعے غیر محفوظ بنایا اور اس پر مقابلے میں اپنے روزوں کو حقیر جانو گے، وہ دین سے کنٹروں حاصل کر کے لوگوں کا پر امن طور پر گزرناد شوار اس طرح نکلے ہوئے ہوں گے جیسے کمان سے تیر نکل بنادیا تو مسلمان حاکم کو اختیار ہے چاہے تو ایسے فساد انگیزوں کو قتل کرے، چاہے پچانسی دے، یا چاہے تو حسب قانون پیشے پر بھی کچھ نظر نہیں آتا۔ اس کے جاتا ہے۔ پھر اس کے پیکان پر کچھ نظر نہیں آتا۔ اس کی لکڑی پر بھی کچھ نظر نہیں آتا، اور نہ اس کے پروں پر کچھ نظر آتا ہے۔ وہ گواہ اور ہاتھ پاؤں کاٹ کر کوئی اذیت ناک سزا دے۔

پس اس قرآنی آیت کے مطابق اسلامی معاشرے خون کو بھی چھوڑ کر نکل جاتا ہے۔ وہ لوگوں میں فرقہ بندی میں لوٹ مار، قتل و غارت گری اور دہشت گردی کے وقت (اسے ہوادیئے کے لیے) نکلیں گے، ان کی سد باب اور روک تھام کے لیے مقدسین کے قتل، پچانسی، نشانی یہ ہے کہ ان میں ایک آدمی کا ہاتھ عورت کے حسب قانون ہاتھ پاؤں کاٹنے سے بھی گریزناہ کیا جائے۔ پستان یا گوشت کے لوقتھرے کی طرح ہلتا ہوگا۔

حضرت ابوسعید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ:

میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے یہ حدیث پاک حضور نبی اکرم صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ میں ذوالخویصرہ تمیمی نامی گستاخ شخص کی

عن ابی سعید الخدری قال بینا النبی ﷺ یقسم ذات دیتا ہوں کہ میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا، جب ان لوگوں سے جنگ کی گئی، اس شخص کو مقتولین میں تلاش کیا گیا تو اس وصف کا ایک آدمی مل گیا جو حضور نبی اکرم صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ

لیتی ہے اخنوں

حضرت ابوسعید خدریؓ فرماتے ہیں کہ بارگاہ رسالت مآب ﷺ میں ذوالخویصرہ تمیمی نامی گستاخ شخص کی گستاخی بھی دراصل اس بدترین فتنے کا پیش خیمه ثابت ہوئی۔

یوم قسمہا فقال ذو الخویصرہ رجل من بنی تمیم یا رسول اللہ اعدل قال و يلک من يعدل اذالماعدل

یعنی حضرت ابوسعید خدریؓ سے مروی ہے اخنوں نے بیان فرمایا تھا۔

حافظ ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں کہ اسی ذوالخویصرہ تمیمی

نے فرمایا کہ ایک روز حضور نبی اکرم صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ مال (غنمیت)

MUSAHILAT.COM

کا عموم خجال گردی بعد میں خوارج کی صورت میں ظاہر ہوا۔

امام بدر الدین الحنفی نے عحدۃ القاری ۱۵:۶۲ میں

ہی مفہوم بیان کیا۔ بعد ازاں عہد عثمانی میں خوارج زیادہ

کھل کر سامنے آئے اور عہد علوی میں باقاعدہ خوارج کی

تحریک کا آغاز ہو گیا، اور پھر قرآنی معاشرے میں دہشت

گردی، لوٹ مار اور قتل عام کا بازار گرم کیا گیا۔ دوسرا

طرف اسلام تو دنیا کے کسی بھی انسانی معاشرے میں بھی

دہشت گردی، لوٹ مار، اور قتل و غارت گردی کی ہرگز

حضرت عمرؓ نے عرض کیا: مجھے اجازت دیں کہ اس

کی گردن اڑا دوں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: نہیں، یکونکہ

اس کے ساتھی بھی ہیں کہ تم ان کی نمازوں کے مقابلے

میں اپنی نمازوں کو حقیر جانو گے، اور ان کے روزوں کے

اجازت نہیں دیتا۔ اسلام تو یہ ہے کہ خود قرآن میں اللہ میں نے عرض کیا: اگر ایک اور انسان کو قتل فرماتا ہے:

کر ڈالے تو پھر؟

آپ نے فرمایا: اسے اس کا دو گنا عذاب ملے گا۔ قتل کی حرمت کے متعلق ایک اور جگہ فرمان الہی ہے:

وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ

ترجمہ: اسی وجہ سے بنی اسرائیل کو یہ فرمان لکھ دیا تھا کہ

جو کوئی کسی کو قتل کرے جب کہ یہ قتل نہ کسی اور جان کا بدله

اسی طرح سورۃ الفرقان میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ

ترجمہ: اور نہ (ہی) کسی ایسی جان کو قتل کرتے ہیں جے

بغير حق مارنا اللہ نے حرام فرمایا ہے۔

ان آیتوں میں صرف مسلمانوں کے قتل کی

مانعت نہیں بلکہ ہر اس شخص کے قتل کی مانعت ہے جس

انسانیت کا قتل قرار دیا ہے۔ یونکہ کوئی شخص قتل نا حق کا

کی جان کو اللہ تعالیٰ نے حرمت بخشی ہے۔

ارتکاب اسی وقت کرتا ہے جب اس کے دل سے انسان

جثة الوداع کے موقع پر آپ ﷺ نے اپنے عظیم

کی حرمت کا احساس مٹ جائے۔ نیز اگر کسی کو نا حق قتل

خطبہ میں اس بات پر بھی زور دیا کہ کسی کا خون نہ بہایا

کرنے کا چلن عام ہو جائے تو تمام انسان غیر محفوظ

ہو جائیں گے۔ لہذا قتل نا حق کا ارتکاب چاہے کسی کے

خلاف کیا گیا ہو، تمام انسانوں کو بمحض چاہیے کہ حرم

ایک دوسرے کے لیے ایسی ہی حرمت رکھتی ہیں جیسے

ہم سب کے خلاف کیا گیا ہے۔

تمہارے اس مہینے (ذی الحجه) میں تمہارے اس شہر

(عکھ مکرمہ) اور تمہارے اس دن کی حرمت ہے یعنی کسی

سے اللہ تعالیٰ کے اس قول (من آجل ذلیک کتبنا.....

قتل الناس جمیعاً) کے بارے میں سوال کیا کہ اس

کے کیا معنی ہیں؟ تو امام علیہ السلام نے فرمایا: اسے جہنم

(باقی آئندہ ان شاء اللہ)

(بشكريہ سہ ماہی "نورِ معرفت" جولائی تا دسمبر ۲۰۱۸ء)

من آجل ذلیک کتبنا علی بَنِی إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ

نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانُوا قَتَلُ

النَّاسَ جَمِيعًا وَ مَنْ أَحْيَاهَا فَكَانُهَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا

ترجمہ: اسی وجہ سے بنی اسرائیل کو یہ فرمان لکھ دیا تھا کہ

جو کوئی کسی کو قتل کرے جب کہ یہ قتل نہ کسی اور جان کا بدله

لینے کے لیے ہوا اور نہ کسی کے زمین میں فساد پھیلانے کی

وجہ سے ہو تو یہ ایسا ہے جیسے اس نے تمام انسانوں کو قتل

کر دیا اور جو شخص کسی کی جان بچالے تو یہ ایسا ہے جیسے

اس نے تمام انسانوں کی جان بچالی۔

بہر حال اللہ تعالیٰ نے ایک شخص کے قتل کو پوری

مانعت نہیں بلکہ ہر اس شخص کے قتل نا حق کا

ارتكاب اسی وقت کرتا ہے جب اس کے دل سے انسان

جثة الوداع کے موقع پر آپ ﷺ نے اپنے عظیم

کی حرمت کا احساس مٹ جائے۔ نیز اگر کسی کو نا حق قتل

خطبہ میں اس بات پر بھی زور دیا کہ کسی کا خون نہ بہایا

ہو جائیں گے۔ لہذا قتل نا حق کا ارتکاب چاہے کسی کے

خلاف کیا گیا ہے۔

تمہارے خون، تمہارے مال اور تمہاری آبروئیں

کے ایسے مقام میں رکھا جائے گا جہاں جہنمیوں کے

عذاب کی آخری حد ہوگی۔ گویا اگر وہ ساری انسانیت

## باب المتفرقات

# حیات حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام

تحریر: جمیعۃ الاسلام علامہ سید ذیشان حیدر جوادی مرحوم

۳۰۰۳م افیل جب سرکار دو عالم کی عمر مقدس کی ولادت ہوئی۔ جناب فاطمہ تین دن خانہ کعبہ میں مقیم ۳۰ سال کے قریب تھی اور اعلانِ رسالت کے لمحات رہیں اور آ کر میں باہر آئیں تو رسول اکرم ﷺ استقبال کے قریب تر ہوتے جا رہے تھے، اسلام کو ایک عظیم مددگار لیے آئے اور بچہ کو گود میں لیا تو بچہ نے آنکھیں کھول دیں۔ اور رسول اکرمؐ کو دعوتِ دین کے لیے ایک بے نظیر موید کی فرمایا کہ تو نے اپنے نگاہوں کے لیے میرا انتخاب کیا ہے اور ضرورت تھی۔ رب العالمین نے جناب ابوطالبؑ کو ایک بنت اسد کے ایمان، ابوطالبؑ کے شرف، فرزند کے اولاد سے بالکل مختلف تھا۔ اب تک تمام فرزند اپنے گھر کمالات اور نبوت کے اعزاز کا فکل اعلان ہو گیا۔

میں پیدا ہو رہے تھے، یہاں تک کہ خود سرکار دو عالم ﷺ کی ولادت بھی شعب ابی طالب میں ہوئی تھی لیکن جب اسد قرار دیا، اور اہل خاندان نے زید نام رکھنا چاہا، لیکن اس فرزند کی ولادت کا وقت قریب آیا تو جناب فاطمہ ابوطالبؑ کی دعا پر آسمان سے ایک تختی نازل ہوئی جس بنت اسد نے محلہ یا خاندان کی عورتوں کو مدد کے لیے پر مرقوم تھا کہ: "اس کا نام نام خدا پر علیٰ رکھو، تا کہ نام خدا طلب کرنے کے بجائے خود خانہ خدا کا رخ کیا اور کی برکت سے اس کی بلندی برقرار رہے اور اس کی بقا برداشت یزید بن قعینب اپنے شکم اقدس کو دیوارِ کعبہ سے سے نام خدا کی بقا و الاستدرا رہے"۔

مس کر کے دعا کی کہ "خدا یا **MUBAHILAH.COM** پر تیر کا القاب بے شمار ہیں جن میں عالم اسلام کا پر اور تیری کتابوں پر ایمان رکھتی ہوں۔ میں اپنے جد پسندیدہ ترین لقب "کرم اللہ وجہہ" ہے، جو اس امر کی ابراہیم خلیلؐ کی تصدیق کرنے والی ہوں۔ تجھے اس گھر، علامت ہے کہ عالم اسلام میں آپ کی تہذیبات گزاری اس کا باñی اور اس مولود کا واسطہ جو میرے شکم میں ہے ہے جس نے بتوں کے آگے سجدہ نہیں کیا، خود مالائے میری اس مشکل کو آسان کر دے۔" جس کے بعد دیوار کائنات کا محبوب ترین لقب "ابوتراپ" تھا، جس سے کعبہ شگافتہ ہو گئی اور جناب فاطمہ بنت اسد خانہ کعبہ کے آپ کی عظمت اور خاکساری دونوں کا اظہار ہوتا تھا۔ تربیت کا کام خانہ کعبہ ہی سے رسول اکرم ﷺ نے

سن بھال لیا تھا، اور وہی خانہ خدا سے آ کر لے گئے تھے جبکہ کے لیے ناصر و مددگار کا مطالبہ بھی کیا اور وصایت و بظاہر ابوطالب کو خبر بھی نہیں تھی۔ اس کے بعد آپ نے مسلسل وزارت کا وعدہ بھی کیا لیکن کسی نے بھی ساتھ نہ دیا، ہر صرف اپنے ساتھ رکھا، اور اپنے کمالات کا مخزن و مصدر قرار دیتے۔ حضرت نے تائید و تصدیق کا اعلان کیا جس پر آپ نے رہے، یہاں تک کہ اپنے کو شہر علم اور علیؐ کو اس کا دروازہ اور ابوطالبؐ کے قلیل اعلاء بھی ابوطالبؐ کا پہلا صلمہ مل گیا۔

قرار دیدیا۔ معنوی رشتہ کے علاوہ بھی ابوطالبؐ کے احسانات کا پہلا صلمہ مل گیا۔

واضح رہے کہ اس دعوت اول میں نہ اسلام کے المال اور کثیر العیال ہونے کی بنابر جب ان کی اولاد کی مشہور و معروف افراد دعوت دینے والوں میں تھے اور نہ کفالت کا کام تقسیم کیا گیا تو آپ نے علیؐ کو اپنے حصہ شرکت کرنے والوں میں اور نہ تائید و تصدیق کرنے میں لے لیا اور اس طرح شب و روز اپنے ساتھ رکھا اور چبھی "زقی رسول اللہ زقا" کا مرقع پیش کیا اور کبھی والوں میں۔ یہ تو تاریخ کی کرامت ہے کہ جن کا کہیں وجود نہ تھا، وہ ذمہ داری اسلام میں اول ہو گئے اور جس "کنت اتبعه اتباع الفصیل لامہ" کا منظر نمایاں کیا۔

رسولؐ اکرم ﷺ کے زیر سایہ دس سال گزر گئے تو نے سب سے پہلے اس بوجھ کو سن بھالا تھا اسے آخر بنادیا۔

وہی الہی نے بعثت کا اعلان کرایا، اور اب رسول اکرمؐ گیا، اور آخر بھی صحیح معنوں میں نہیں تسلیم کیا گیا۔

اس کے بعد عمومی دعوت کا مرحلہ سامنے آیا تو علیؐ کو واقعاً ایک مددگار کی ضرورت پیش آئی۔ ادھر جناب ابوطالبؐ نے اپنی اولاد جعفر اور علیؐ دونوں کو یہ حسب وعدہ رسول اکرمؐ کے ساتھ رہے، یہاں تک تاکید کر رکھی تھی کہ منزل عبادت میں بھی اپنے ابنِ عُمَّ کا مستقل طریقہ یہ رہا کہ رات کے وقت رسولؐ کو ہٹا کر ان ساتھ نہ چھوڑیں اور دونوں فرزند برابر باپ کی نصیحت پر کی جگہ پر علیؐ کو لٹا دیتے تھے، تاکہ شب کے وقت حملہ عمل کرتے رہے۔

تین سال کی خفیہ نیگ کے بعد علیؐ و قدم ہو جائے تو میر ابٹا قربان ہو جائے لیکن رسول اکرمؐ کو کوئی لقصان نہ بہانے۔ اور اس طرح فدا کاری اور جا کو دعوت دینے کا حکم آیا تو رسول اکرمؐ نے حضرت شاری علیؐ کی زندگی کا امتیاز بن گئی اور قدرت نے علیؐ کو ہی حکم دیا کہ دعوت کا انتظام کریں اور قبیلہ والوں کو ابوطالبؐ کی وفات کے بعد بھی شب بجرت تک اسی مدعو کریں۔ چنانچہ حضرت علیؐ نے اس فرض کا انجام دیا انداز سے اور چالیس افراد کو مدعو کر لیا۔ کھانے کے بعد جب پیغام انداز قربانی کو برقرار رکھا اور اپنے رسول کو اسی انداز پیش کرنے کا وقت آیا تو ابو جہل نے جادوگری کا طریقہ تاریخ میں ابوطالبؐ کے اولیات میں شامل تھا۔

شاخصانہ چھیڑ دیا اور بھاگنے لگے۔ آپ نے دوسرے دن شعب ابی طالب کی تین سالہ مسلسل زحمتوں کے لیے پھر مدعو کر دیا، اور آخر کار اپنا اعلام پیش کر دیا جس

نتیجہ میں ۱۰بعثت میں ابوطالب نے انتقال فرمایا، جن بعد اسلام کی پہلی مسجد کی تعمیر کا کام انجام پایا۔ جو حضرت کے انتقال پر رسول اکرم نے جنازہ میں شرکت بھی کی اور نوحہ علیؐ کے ہاتھوں انجام پایا اور خدا کے فضل سے تمام مسلمان بھی پڑھا اور ان کے احسانات کا تذکرہ بھی کرتے رہے۔ اس میں نماز ادا کرنے کو بہترین کاریخیر تصور کرتے ہیں ہیں حضرت علیؐ کی ذمہ داریوں میں مزید اضافہ ہو گیا کہ باپ اور ابھی تک اسے کسی تعصّب کا نشانہ نہیں بنایا گیا۔

حضرت علیؐ کے ذمہ داریوں میں مزید اضافہ ہو گیا اور حضرت علیؐ اسے بھی کا کام بھی فرزند ہی کے ذمہ آ گیا اور حضرت علیؐ اسے بھی مدینہ میں مستقر ہونا تھا کہ کفار مکہ کی طرف سے بخوبی انجام دیتے رہے۔ ادھر جناب خدیجہ کا بھی انتقال مزاجمت شروع ہو گئی اور آپ نے جواب دینا شروع کر دیا لیکن بڑا معرکہ بدرا کے میدان میں پیش آیا، ہو گیا جو اسلام کی پہلی محسنة اور خواتین میں پہلی مومنہ اور حضرت علیؐ کے ساتھ نماز جاعت میں شرکت کرنے والی جہاں مدینہ سے تقریباً ستر میل دور شکر اسلام میں ۳۱۳ پہلی عبادت گزار عورت تھیں۔

پیغمبرؐ کے دو مددگاروں کے ایک ساتھ انتقال کے وقت مسلمان پیاس سے ہوئے تو بدرا کے کنوں سے پانی لاکر لشکر کو آپؐ ہی نے سیراب کیا، جس پر جبریل و میکائیل و اسرافیل نے ایک ایک ہزار فرشتوں کے ساتھ استقبال کیا اور آپؐ کو سلام کیا۔

اس موقع پر حکم خدا سے حضرت علیؐ کو اپنے بستر پر لٹا دیا اور وہ رات بھر چین سے تلواروں کی چھاؤں میں سوتے رہے۔ جس سونے کو خدا نے اپنی مرضی کے عوض فرید لیا کے خاتمه پر ستر کفار قتل ہوئے اور ستر اسیر ہوئے۔ ان مقتولین میں سے ۳۵ تنہا حضرت علیؐ نے مارے ہوئے اور حضرت علیؐ کو تاریخ میں ایک نیا امتیاز حاصل ہو گیا۔

رسول اکرمؐ کی ہجرت کے بعد حضرت علیؐ نے کفار تھے اور ۳۵ کے قتل میں بھی آپؐ کی امداد شامل تھی۔ کی تمام امانتوں کو واپس کیا اور فاطمہؓ بنت پیغمبرؐ، فاطمہؓ اگرچہ مسلمانوں کا یہ عالم تھا کہ فرشتوں کی امداد کا وعدہ نہ بنت اسد، اور فاطمہؓ بنت زبیرؓ کا قافیہ **LAZY TIME** ہو جاتا تو شاید تو قدم نہ رہ سکتا۔

لے کر مدینہ کی طرف چلے، راستہ میں کھسیا کے ہوئے بدر کی فتح کے بعد قدرت نے علیؐ کو اس عظیم کفار نے مزاجمت کی اور آپؐ نے شدید مقابلہ کر کے کارنما یاں کا انعام دیا اور یکم ذی الحجهؑ کو حضرت علیؐ کا عقد اپنے کو رسول اکرمؐ کا مہنگا پہنچا دیا۔

ادھر رسول اکرمؐ مدینہ کے باہر آپؐ کا انتظار کر بڑے بڑے صحابہ کرام بھی تھے لیکن قدرت نے فیصلہ رہے تھے، اور آپؐ کے بغیر مدینہ کے محاذا پر تبلیغ کا کام کر دیا کہ نور کا عقد صرف نور سے ہو سکتا ہے اور پھر رسول نہیں شروع کرنا چاہتے تھے۔ چنانچہ آپؐ کے آنے کے اکرمؐ نے فرمادیا کہ علیؐ نہ ہوتے تو آدم وغیرہ آدم میں کوئی

میری بیٹی فاطمہؓ کا ہمسر نہ ہوتا۔ یہ نورانی رشتہ زمین پر بھی کے علاج کا انتظام کیا۔ اس جنگ میں شہادت کی سعادت حضرت حمزہؓ کو نصیب ہوئی کہ آپ سید الشہداءؓ انجام پایا اور عرشِ اعظم پر بھی انعام دیا گیا۔

مہر کے سلسلہ میں رسولؓ اکرمؓ کے مطالبہ پر علیؓ نے قرار پائے اور فتح کا سہرا حضرت علیؓ کے سر بندھا کہ وہ مہر میں سے ۶۳ درہم کا سامان جہیز خرید کر اپنی بیٹیؓ کو بیوی ہندہ نے جناب حمزہؓ کی لاش کے ساتھ وہ بر تاؤ کیا کہ رسولؓ سے ۶۳ درہم کا سامان جہیز خرید کر اپنی بیٹیؓ کو تہما مدافع رسولؓ قرار پائے۔ معاویہؓ میں ماں ابوسفیان کی اپنی زرہ بح کر زہراءؓ کا مہر ادا کیا اور رسولؓ اکرمؓ نے اس تہما مدافع رسولؓ قرار پائے۔ معاویہؓ میں ماں ابوسفیان کی مہر میں سے ۶۳ درہم کا سامان جہیز خرید کر اپنی بیٹیؓ کو بیوی ہندہ نے جناب حمزہؓ کی لاش کے ساتھ وہ بر تاؤ کیا کہ رسولؓ کا عرض کردیا اور اسلام میں شادی کا بہترین تصور اور رسولؓ اکرمؓ مدتوں روئے رہے۔ انفرادی طور پر شکست رخست کردیا اور اسلام میں شادی کا بہترین تصور اور سادگی کا عظیم مرقع سامنے آگیا جس پر کسی بھی غریب کے بعد کفار نے یہودیوں سے مل کر مدینہ پر حملہ کرنے کا پروگرام بنایا اور اس طرح ۵ھؓ میں جنگِ احزاب پیش اور فقیر کو اسلامی نظام سے شکوہ کرنے کا حق نہیں ہے کہ پروگرام بنایا اور اس طرح ۶ھؓ میں جنگِ دیلمانؓ کے مشورہ اگر نبی کریمؓ کی بیٹیؓ کا مہر ۵۰۰ درہم ہو سکتا ہے تو دوسرے آئی۔ رسولؓ اکرمؓ نے مدینہ کے گرد دیلمانؓ سے خشک کو زیادہ مہر کے مطالبہ کا کیا حق ہے؟ اور اگر نبی کا سے خندق تیار کر ادی لیکن چند سربراہاں کفار خندق پار داما د ۶۳ درہم کے جہیز پر گزار کر سکتا ہے جو اسی کے مہر کر کے مسلمانوں کے حوصلے پست کرنے لگے، اور باقی سے خریدا گیا ہے تو دوسرے کسی داما د کو فرماشیں کرنے کا اصحاب نے سرا اٹھانے کا بھی ارادہ نہیں کیا، لیکن حضرت علیؓ سے خریدا گیا ہے؟ کیا نبیؓ کی بیٹیؓ سے عظیم تر کسی کی بیٹیؓ یا بیوی نے میدان میں عمرہ کا مقابلہ کر کے اسے تباخ کر دیا اور رسولؓ اکرمؓ نے اس ضربت کو ثقلین کی عبادت سے زیادہ کے داما د سے بالاتر کسی کا داما د ہو سکتا ہے؟

۳ھؓ میں کفار نے بدر کی شکست کا بدله لینے کا وزنی قرار دے دیا کہ اس وقت اسلام و کفر کا معرکہ تھا اور حضرت علیؓ اور چند دیگر مخصوص اصحاب نے میدانِ اُخذ فتح اور کل ایمان نے کل کفر پر غلبہ حاصل کر لیا تھا لیکن بعض اصحاب بیوی میں اور دنیا میں اور خلافت رسولؓ MUBAHILAT.COM کر لیا تھا لیکن بعض اصحاب بیوی میں اور دنیا میں اور خلافت رسولؓ کے راستے پر رسولؓ اکرمؓ نے جنگ کا نقشہ بدلتا دیا اور صورت حال اتنی خراب ہو گئی پانے کے بعد مسلمانوں کے تقاضے پر رسولؓ اکرمؓ نے جنگ کا چھپا کر زخمی ہو گیا اور مسلمان اپنے ذی قعدہ ۶ھؓ میں عمرہ کا ارادہ کیا اور کفار مکہ کو اطلاع کر دیا تھا لیکن پھر کو چھوڑ کر اُخذ کی پہاڑیوں پر اچکنے لگے۔ صرف دو تین افراد تھے جو جان کی بازی لگائے رہے اور حضرت نے مکہ میں داخلہ سے روک دیا اور رسولؓ اکرمؓ بھی اسی دفعے کو چھوڑ کر اُخذ کی پہاڑیوں پر اچکنے لگے۔ امر پر راضی ہو گئے کہ عمرہ آئندہ سال انجام دیں گے اور حمزہؓ و مصعب جیسے افراد کی شہادت کے بعد تہما حضرت علیؓ صلح نامہ مرتب کر کے واپس تشریف لے آئے۔ صلح نامہ دفاع کرتے رہے اور آخري میں انہوں نے ہی دختر پیغمبرؓ کی کتابت کا کام بھی حضرت علیؓ ہی نے انجام دیا اور اسلام حضرت فاطمہؓ زہراءؓ کی مدد سے رسولؓ اکرمؓ کے زخموں

کا معركہ قلم بھی انھیں کے ہاتھوں ہوا، جبکہ اس صلح کی ظاہری میں روانگی عمل میں آئی اور مکہ پہنچ کر آپ نہایت شان کے کمزوری کو دیکھ کر حضرت عمر کو رسول اکرمؐ کی رسالت میں ساتھ مکہ میں داخل ہوئے اس طرح کہ احساس شکست و ذلت بھی شک ہو گیا تھا، اور مشکل تمام حضرت ابو بکر کے نے ابوسفیان و معاویہ جیسے افراد کو مسلمان بنادیا اور آپ نے سمجھانے سے بات سمجھ میں آئی کہ عام طور سے انھیں اسلامی خانہ خدا میں نماز ادا کرنے کے بعد حضرت علیؑ کو اپنے کاندھوں پر بلند کر کے طاق کعبہ سے تمام بست گردادیے، اور اس طرح حقائق انھیں کے بیان کے بعد سمجھ میں آتے تھے۔

حضرت "شاہ بنت شکن" قرار پا گئے۔  
۱۰ شوال ۷ھ کو جنگ حنین پیش آئی جس خیر کے یہودیوں سے مل کر سازش کی اور اسلام سے انتقام لینے کا پروگرام بنایا تو رسول اکرمؐ خیر کے یہودیوں کی میں مسلمانوں کی تعداد بارہ ہزار تھی جس کی بنا پر ان سرکوبی کے لیے مقام خیر تک پہنچ گئے اور قلعوں کا محاصرہ میں غرور فتح پیدا ہو گیا، لیکن آخر میں سب نے فرار اختیار کر لیا۔ دو تین دن تک کچھ صحابہ زور آزمائی کرتے کیا اور بہ مشکل تمام واپس آئے تو ۷۰ کفار قتل ہوئے رہے لیکن میدان سے فرار کے علاوہ کچھ ہاتھ نہ آیا تو اور چار مسلمان اور اس فتح کا سہرا بھی حضرت علیؑ ہی کے رسول اکرمؐ نے باقاعدہ اعلان کر دیا کہ "کل اسے علم سرہا، ورنہ میدان جنگ صحابہ کرام سے خالی ہو چکا تھا۔

۹ھ میں ہرقل روم کی تیاریوں کی خبر پا کر آپ دوں گا جو مردم میدان، کرا غیر فرار اور محبت محبوب خدار رسولؐ ہو گا"۔ دوسرے دن علم لشکر حضرت علیؑ کے حوالے کیا اور عظیم قافلہ اخنوں نے حارث و عنتر و مربج جیسے پہلوانوں کا خاتمه کر کے لے کر نکل پڑے، لیکن چونکہ آپ کے علم میں تھا کہ دشمن خیر کو فتح کر لیا اور ہمیشہ ہمیشہ کے لیے فاتح خیر قرار پا گئے۔ میں مقابلہ کا حوصلہ نہیں ہے اور جنگ کی نوبت نہ آئے گی خیر کی فتح کے بعد فتوحات کی جملہ قسمیں مکمل ہو چکیں اور اس لیے حضرت علیؑ کو مدینہ میں چھوڑ دیا اور یہ تاریخی

اسلام نے کفر، شرک، یہودیت سے کو شکست دے دی تو ذی اعلان کر دیا کہ "تمہارے اوسی مرتبہ ہے جو موٹی کے لیے ہاروں قعدہ کے میں عمرۃ القضاۓ کا پروگرام بتا، اور رسول اکرمؐ کا تھا، صرف میرے بعد کوئی نبی ہونے والا نہیں ہے"۔

بڑی جماعت کے ساتھ عمرہ کے لیے تشریف لے گئے۔ تبوک کی اس بلا جنگ کامیابی کے بعد تبلیغ سورہ حضرت علیؑ نے مکہ خالی کرایا اور مسلمانوں نے باقاعدہ طور برائت کا مرحلہ پیش آیا، جس کام پر پہلے حضرت ابو بکر مأمور پر عمرہ ادا کیا اور سکون کے ساتھ واپس چلے گئے۔

۸ھ میں مکہ میں رسول اکرمؐ کے حلیف بنی خزاعہ حضرت علیؑ کے سپرد کیا اور اورخنوں نے حج اکبر کے موقع پر کے ایک فرد کو عین حرم خدا میں قتل کر دیا گیا تو آپ اپنے حلیفوں برائت مشرکین کا اعلان کر دیا جو علیؑ والوں کا آج تک شعار کی فریاد پر دس ہزار کا شکر لے کر روانہ ہو گئے۔ رمضان ۸ھ ہے اور جس سے تمام مسلمان حکم خوف زدہ رہتے ہیں۔

وہ حج کے موقع پر اس اعلان کے بعد ۲۲ ذی رکھا گیا تھا کہ انھیں اپنے سے جدا کرنا مناسب نہیں سمجھا کچھ کو نجران کے عیسائیوں سے مبایلہ کی نوبت آگئی کہ تھا، باقی حضرت ابو بکر و عمر جیسے تمام افراد کو بھی اسامہ کی اور قرآن کا کوئی پیغام مانتے کے لیے تیرنہ ہوئے تو رسول الموت کی شدت شروع ہو گئی اور آپ نے وقت آخر حضرت سرداری میں دے دیا تھا۔ اس کے بعد رسول اکرم کے مرض ان لوگوں نے حضرت علیؓ کے ابن اللہ ہونے پر اصرار کیا۔

اکرم نے بحکم خدا مبایلہ کی دعوت دے دی اور آپ علیؓ کی آغوش میں سرکھ کر دنیا سے رحلت فرمائی۔ حضرت علیؓ ہی نے آپ کے غسل و کفن کا تنظیم کیا اور "نسائنا" میں حضرت فاطمہ، "انبائنا" میں حسن و حسینؑ اور

اور "نفسنا" میں حضرت علیؓ کو لے کر روانہ ہوئے جس کو اپنے ہاتھوں سے دفن کیا۔

حضرت علیؓ تجهیز و تکفین رسول میں صروف تھے کہ دیکھ کر عیسائیوں نے اپنی شکست کا اعتراف کر لیا، اور مسلمانوں نے سقیفہ میں جمع ہو کر بہ ہزار دقت خلافت کا اسلام اپنی آخری فتح سے ہمکنا رہو گیا۔

۲۵ ذی قعدہ نامہ کو رسول اکرم ﷺ جمعۃ الوداع فیصلہ کر لیا اور غدیری اعلان کو نظر انداز کر کے حضرت علیؓ کو ساتھ حج کیا اور واپسی میں بحکم خدا مقام غدیر پر قافلہ نشین ہو گئے۔ خانہ نشینی کے بعد آپ نے پہلا کام یہ روک کر حضرت علیؓ کی مولاسیت کا اعلان کر دیا کہ "جس کا انجام دیا کہ قرآن مجید کو اس کے تنزیلی اشارات اور میں مولا ہوں اس کا یہ علیؓ بھی مولا ہے۔" جس پر تمام توضیحات کے مطابق جمع فرمایا اور دربار خلافت میں پیش اصحاب نے بیعت کی اور حضرت عمر نے مبارک باد دی کہ کیا کہ جس طرح الفاظ میں اختلاف نہیں ہے معانی میں آپ میرے اور تمام مسلمانوں کے مولا ہو گئے۔

اس واقعہ سے پہلے رسول اکرم نے حضرت علیؓ کو نے ان توضیحات کو تبoul کرنے سے انکار کر دیا اور امت

اہل میں طرف تبلیغی مشن پر مانہ کیا تھا، جملہ آئی نے اسلامی ایک بہت بڑے علیؓ ذخیرہ سے محروم ہو گئی۔

MUBAHILAT.COM

ایک دن میں سارے قبیلہ ہمدان کو مسلمان بنالیا تھا اور رسول اکرم کے ۹۵ یا ۹۶ دن کے بعد حضرت علیؓ وہیں سے جمعۃ الوداع کے لیے قربانی کے جانور لے کر آئے کی شریک حیات حضرت فاطمہؓ نے انتقال فرمایا اور وہ اس تھے اور رسول اکرم کے قافلہ میں شامل ہوئے تھے۔ عالم میں دنیا سے رخصت ہوئی کہ حکومتی سازش کی بناء پر آخر وقت میں رسول اکرم نے ایک لشکر رومیوں سے بات کے ترکہ سے محروم ہو چکی تھیں۔ پہلو شکستہ ہو چکا تھا اور مقابلہ کے لیے تیار کیا اور اسامہ بن زید کو تمام صحابہ کا محسن شہید ہو چکے تھے۔ حضرت علیؓ نے اس سخت ترین مصیبت سردار بناء کر اعلان کر دیا کہ جو لشکر اسامہ میں نہ جائے گا اس کا بھی نہایت درجہ صبر و شکریبائی سے مقابلہ کیا اور تلوار پر خدا کی لعنت ہوگی۔ اس سرداری سے صرف علیؓ کو الگ نہیں اٹھائی۔ صرف یہ کہہ کر خاموش ہو گئے کہ رسول اکرم

## باب المتفرقات

# پرده اور سیرتِ مخصوصین

تحریر: جمیۃ الاسلام علامہ ذیشان حیدر جوادی اعلیٰ اللہ مقامہ

سیرت خود ایک ساکت و صامت حقیقت ہوتی بیانات سے اس موقف کی وضاحت کرنے کے لیے اس ہے، اس لیے اس سے استدلال قائم کرنے سے پہلے اس وقت مخصوصہ عالم جناب فاطمہ زہراء کا یہ فقرہ پیش نظر ہے کی نوعیت پر نظر کرنا ضروری ہوتا ہے کہ نوعیت کو دریافت جو آپ نے سرور کائنات کے سوال پر ارشاد فرمایا تھا۔ آپ کیے بغیر سیرت سے استدلال ایک بے معنی امر ہوگا۔

کا سوال یہ تھا کہ عورت کے لیے سب سے اچھی چیز کیا ہے مثال کے طور پر یوں سمجھ بیجیے کہ آپ نے کسی مخصوصہ کو دو رکعت نماز پڑھتے ہوئے دیکھا تو ظاہر ہے کہ اس نماز سے اتنا تو ضرور اندازہ ہو جاتا ہے کہ اس وقت میں دو رکعت نماز قائم کرنا جائز ہے۔ لیکن یہ فیصلہ ناممکن ہوتا ہے کہ یہ نماز سنت ہے یا واجب ہے۔ اس نماز کی نوعیت ہے۔ پر وہ صرف گھر میں بیٹھنے کا نام نہیں ہے بلکہ گھر سے دریافت کرنے کے لیے مذہب کے دوسرے قوانین پر نظر نکلنے کے بعد بھی مردوں کی نظر سے بچنے کا نام ہے اور گھر کرنا ہوگی۔ مثلاً یہ دیکھا جائے گا کہ اسلام میں واجب میں رہ کر بھی نامحرم کی نگاہ سے اپنے کو بچائے رکھنے کا نام نمازوں کی تعداد معین ہو چکی ہے اور مخصوص کے خصوصیات ہے۔ عورت کو قانونی اعتبار سے گھر کے اندر رہ کر امور کی بھی تحدید کی جا چکی ہے، اس لیے نماز واجب نہیں ہے سکتی اور نہ اس کا شمار خصوصیات مخصوصین میں ہو سکتا ہے۔ اس لیے اس کے لواپنے کو مردوں کی نظر سے بچائے رکھنا چاہیے۔

یہی وجہ ہے کہ اسلام نے مرد کو عورت پر حکومت کا درجہ سیرتوں کا ہے کہ جب تک ان کی نوعیت نہ معلوم ہو جائے اسی معنی میں دیا ہے کہ وہ عورت کو گھر سے باہر نہ جانے اس وقت تک ان کے بارے میں فیصلہ کرنا غیر ممکن ہے۔ دے۔ بیرون خانہ کی مصلحتوں کو عورت کی نسبت سے مرد ضرورت اس بات کی ہے کہ پر دے کے بارے میں بھی اسلام کا موقف دریافت کیا جائے تاکہ اس کی روشنی کی شرم و حیا رخصت ہو چکی ہے اور ظاہر ہے کہ جس کی شرم و میں سیرت کا تجزیہ کیا جاسکے۔ قرآن و سنت کے اکثر

جیا خصت ہو جائے اس کا دین و مذہب کہاں رہ جاتا ہے؟ پُرسکراہٹ آئے۔ (بعض روایات میں یہ طریقہ معصومہ کے سیرت کو دیکھا جاسکتا ہے کہ آپ کے دروازے پر خواب کا نتیجہ بتایا گیا ہے) ظاہر ہے کہ آپ کا اضطراب معصومہ عالم کے اسی ارشاد گرامی کی روشنی میں آپ سرور کائنات اپنے محترم صحابی کو لے کر آئے اور اندر آنے سے ہرگز اضطراب پتا تا ہے کہ آپ کی اس سیرت کو دیکھا جاسکتا ہے کہ آپ کے دروازے پر فرضیہ ساقط ہو جاتا ہے۔ لیکن یہ اضطراب پتا تا ہے کہ آپ کا اضطراب سرور کائنات اپنے قد و قامت کو نمایاں نہیں ہونے دینا کی اجازت چاہی تو معصومہ عالم نے اجازت دے دی۔ لیکن آپ نے دوبارہ سوال کیا تو آپ نے عرض کیا کہ گھر چاہتی تھیں اور جو مرنے کے بعد اس بات کو پسند نہ کرتا ہو وہ آپ کا گھر ہے اجازت کی کیا ضرورت ہے؟ آپ زندگی میں کیسے پسند کر سکتا ہے اور شاید یہی وجہ تھی کہ جب آپ کا گھر ہے اجازت کی کیا ضرورت ہے؟ آپ رسول اکرم آپ کو مبارہ میں لے کر چلے تو آگے خود رہے اور نے فرمایا کہ میرے ساتھ میرا ایک صحابی بھی ہے۔ جناب پیچھے علی کو کر دیا تاکہ فاطمہ کا قد نمایاں نہ ہونے پا کے اور سیدہ نے عرض کیا کہ آپ کو تو معلوم ہے کہ میرے پاس فاطمہ کے نقش قدم پر کسی کی نظر نہ پڑنے پا کے۔

ایک چادر ہے جس سے یا سر کو چھپا سکتی ہوں یا پیروں کو۔ ایسی حالت میں کسی صحابی کو گھر کے اندر آنے کی اجازت حضرت فاطمہ زہراء کی یہی بلندی نفس تھی جس کی عظمت کیسے دے سکتی ہوں۔ واقعہ سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ معصومہ عالم صحابی کو گھر کے اندر آنے سے نہیں روکنا چاہتیں سے کہا کہ جرسے میں چلی جاؤ۔ آپ نے فرمایا کہ یہ بچ ہے بلکہ پردے کے حدود پر روشنی ڈالنا چاہتی ہیں۔ یعنی اگر میرے پاس چادر ہوتی تو ضرور اجازت دے دی اور یہی کرنے پسند نہیں کرتا ہے وہیں تھارا بھی نظر کرنا پسند نہیں کرتا ہے۔ وجہ ہے کہ جب حضرت نے اپنا عباد عنایت فرمادی تو جناب مذکورہ بالا واقعات سے معلوم ہو جاتا ہے کہ عورت سیدہ نے بخوبی صحابی کو اندر آنے کی اجازت دے دی۔

معصومہ کے گزشتہ اشاعت سے ظاہر ہی معلوم ہوتا ہے اور **MUFAHILATY.COM** میں خیر ہے اور اس کے قد و قامت کو اچھی نظر وں سے بچا کے صورت کا دیکھنا ہے۔ لیکن آپ کی سیرت نے اس کی مزید رکھنے میں عافیت ہے۔ یہی کردار معاشرہ کی اصلاح کا حصہ من وضاحت اس طرح کر دی کہ اس کے حدود میں قد و قامت کیا کہ مدینہ میں جنڈہ اٹھانے کا طریقہ ناقص ہے اس سے مردے میں اس میں سے بہت سی چیزیں شامل نہیں ہیں۔ لیکن خیر کا قد و قامت نمایاں ہو جاتا ہے اور جب اسماء نے جوش کے بھی آجاتے ہیں، جیسا کہ مشہور ہے کہ آپ نے اسماء سے یہ شکوہ ہے اور یہی اصول حیات سماج کی فلاج و بہبود کا ذمہ دار ہے۔ اگرچہ اس کے حدود واجبات سے زیادہ ہیں اور واجبات کیا کہ مدد و نفع میں جنڈہ اٹھانے کا طریقہ ناقص ہے اس سے مردے بہر حال خیر ہے اور حق الامکان اس کا الحاضر ضروری ہے، بلا ضرورت طریقہ سے تابوت بنائے کر دکھایا تو آپ کے لب ہائے مبارک

# حقوق والدین

تحریر: مولانا سید خادم حسین نقوی

والدین کا حق ایک ایسا حق ہے کہ جس کے آثار نافرمان، والدین کی نافرمانی کے ساتھ ساتھ کیا وہ احسان دنیاوی بھی بہت سارے ہیں اور آثار اخروی بھی بہت کرنے والے کی ناشکری تو نہیں کر رہا ہے، اگر ایک عام سارے ہیں۔

معصوم فرماتے ہیں کہ تین چیزوں کے بارے میں خدا نہیں دے رہا تو اگر کوئی اپنے والدین پر ظلم کر رہا ہے تو وہ شخص نے کسی کو بھی معافی نہیں دی، چاہے یہ حق مومن کا ہو یا کافر کا اس حدیث کے تینوں اجزاء کے دائرہ میں آگیا۔ اگر تمام

① امانت کو ادا کرنا ② عہد کی پابندی کرنا ③ والدین کا احادیث کا ذکر کیا جائے تو فہرست بہت طویل ہو جائے گی۔

وہ حدیث کہ جس میں معصوم نے دو مرتبہ کلمہ لعنت اپنی خیال کرنا چاہے تھا میں باپ مومن ہوں یا کافر۔

تین گناہ ایسے ہیں کہ جن کی سزا دینے کے لیے خدا زبان سے ادا کیا ہے۔ (بخار الانوار) یعنی ایک دفعہ جب آخرت کا انتظار نہیں کرتا کہ آخرت آئے اور سزا دی بنی مسجد نبوی میں منبر پر تشریف لے جا رہے تھے تو پیغمبر نے جائے، بلکہ ان کی سزا فوراً دی جاتی ہے۔ ان تینوں میں تین بارہ کر آمین آمین کہا۔ سوال کرنے پر معلوم ہوا کہ سے ایک والدین کے متعلق بھی ہے لیکن اگر دوسرے جب پیغمبر منبر پر جا رہے تھے تو اسی وقت جبرائیل مسجد میں انداز سے دیکھا جائے تو شاید والدین کا حق ادا نہ کرنے والا داخل ہوئے۔ بنی نے منبر کی پہلی سیر ہجی پر قدم رکھا تو جبرائیل تینوں گناہوں کا مجرم بن جاتا ہے۔

① کسی پر ظلم کرنا ظالم کو اگرچہ حداہمک دیتا ہے لیکن پھر بھی اپنی بخشش نہ کر داسکا، وہ شخص ملعون ہے ملعون ہے مہلت ان کی زندگی میں، ہی ختم ہو جاتی ہے اور ان کا انجام ملعون ہے۔ یہ جبرائیل نے کہا اور پیغمبر نے آمین کہا۔ یعنی لعنت پیغمبر نے نہیں کی لیکن آمین کہہ کر جبرائیل کی لعنت خراب ہوتا ہے۔

② مثلاً مجھ پر کسی نے احسان کیا بجا کے اس کے احسان کا کی تصدیق کر دی۔ اور دوسرا سیر ہجی پر قدم رکھا تو جبرائیل شکریہ ادا کرنے کے الٹا میں اسی کے خلاف کوئی قدم اٹھاؤں۔ نے کہا ملعون ہے ملعون ہے وہ شخص جس نے اپنے والدین کو بڑھاپے میں پایا لیکن ان کی خدمت کر کے ان

اور اگر آپ دوسرے پہلو سے دیکھیں تو والدین کا کی خوشی کو حاصل نہ کر سکا پیغمبر نے آمین کہا۔

# احادیث مخصوص

احادیث مخصوصہ:  
اُور یہ حدیث کہ کوئی آ کر کہتا ہے: اللہ کے رسول!  
اُحدیث مخصوصہ:  
جس آدمی نے غصے کی حالت میں نظرِ الٰہی والدین اس میرا بھی دل کرتا ہے کہ میں جہاد پر جاؤں، کیا آپ کی طرف  
ظلم بھی کر رہے ہیں، اس کی ساری نمازیں قبولیت کی منزل سے سے اجازت ہے؟ پیغمبر نے فرمایا: جہاد سے بڑھ کر کوئی  
نیک ہے، جا کر راہِ خدا میں جہاد کر۔ مارا جائے گا تب بھی خدا پر گھستے، اس کی کوئی نماز قبول نہیں ہوگی۔

۲ جو آدمی عاق والدین ہو، یعنی اے عاق والدین کی ساری نعمتیں تیرے لیے ہیں، زندہ آئے گا تو جمیں۔  
جو نیکی تو چاہتا ہے کر لے کیونکہ اللہ تیری کوئی نیکی قبول کہا: مگر اللہ کے رسول! میں اس لیے آیا تھا کہ میرے والدین نہیں کر رہا۔ البتہ عمل غلط نہیں قبول ہونا الگ مسئلہ ہے بوجھے ہیں۔ جب میں نے جہاد کی بات کی تو وہ گھبرا گئے۔  
غلط ہونا الگ مسئلہ ہے، قبول نہیں۔ یعنی وہ تمام نیکیوں پیٹا تیرے جائی کے بعد کون ہمارا خیال رکھے گا؟ اب میری سے ہاتھ ڈھوندیں گے۔ ذرا غور کیجیے۔ وضو میں انسان کتنی احتیاط سمجھ میں نہیں آ رہا کہ میں کیا کروں؟ وہی پیغمبر جوا بھی اس کرتا ہے، غسل میں انسان کتنی احتیاط کرتا ہے، نمازوں میں جواب کو جہاد میں آنے کی ترغیب دلارہے تھے، فرماتے فرق اس لیے عبادت غلط ہو گئی تو ثواب نہیں ملے گا، اور جو نہیں کہ تیری ذمہ داری یہ ہے کہ اپنے والدین کو چھوڑ کر نہ جا۔  
تمام عبادات کے ثواب کو ضائع کر دینے والی چیز ہے کیا تجھے نہیں پتا کہ تو جو ایک رات اپنے والدین کی خدمت میں گزارے گا، ایک سال کے جہاد فی سبیل اللہ ع والدین کا حق اس میں کوئی احتیاط نہیں کی جاتی۔

پیغمبر سے کوئی سوال کرتا ہے کہ اگر میں چاہوں کے اپنے زیادہ ثواب رکھتا ہے۔ ۳  
پیغمبر نے گارٹی لی ہے کہ عمر کو بڑھانا میری ذمہ داری گناہوں کو بڑی آسائی سے معاف کروالوں تو کیا کروں؟ ۴  
نبی نے فرمایا جا کر اپنی ماں کی خدمت کرو جب کہا کہ ماں تو ہے، رزق میں برکت دینا میری ذمہ داری ہے، ذہنی سکون نبی کے فرمایا جا کر نامیری ذمہ داری ہے اگر تم اپنے والدین کو خوش کرو۔  
مرپکی ہے، تو فرمایا اپنی خدمت کر جب وہ چلا گیا تو مہما کرنا میری ذمہ داری ہے اگر تم اپنے والدین کو خوش کرو۔  
نبی نے فرمایا: کاش اس کی ماں نہ ہو، تھانہ آسانی میں آپ اک آدمی مخصوص سے کہتا ہے کہ مولا! جب میں آپ کا فرمان سننا ہوں تو میرا جسم کا پاٹھتا ہے۔ مولانے پوچھا: کے ساتھ اس کے گناہ معاف ہو جاتے۔ ۵

۲۳ ہمارے سامنے وہ حدیث بھی آتی ہے کہ پیغمبر نے کوئی فرمان؟ کہا: مولا! جب آپ سکرات موت کی کیفیت فرمایا: اگر کوئی اپنے والدین کے چہرے پر ان کا احترام بیان کرتے ہیں۔ یعنی کہ جس وقت روح نکالی جائے گی کرتے ہوئے نگاہ ڈالتا ہے تو خدا اسے ایک مقبول حج کا کوئی ایسا طریقہ ہے کہ میں روح کے نکلتے وقت ہوئے والی کتاب دیتا ہے۔ راوی نے پوچھا: یا رسول اللہ! اگر ہم تکلیف سے نج جاؤں؟ امام نے فرمایا کہ اس کا سب سے دن میں سومرتباً اپنے والدین کے چہرے پر نگاہ ڈالیں؟ بہترین اور آسان ترین طریقہ ایک ہی ہے۔ وہ یہ کہ اپنے والدین کو اتنا خوش کر لے کہ جب ملک الموت تیرے پاس فرمایا کہ سومرتباً حج مقبول کا ثواب ملے گا۔

آئے تو تیرے والدین تجھ سے خوش ہوں۔ کیا مجھے نہیں پتا کہ زکریا بن ابراہیم کا واقعہ والدین کی خوشی روح کے نکلتے وقت ہونے والی تکلیف کو اور وہ مشہور واقعہ ذکر ریا بن ابراہیم کا۔ وہ عیسائی جو آسان کرتی ہے۔ (روح فوراً اس کے جسم سے نکل جاتی ہے) چھٹے امام کے زمانے میں دین حق کو قبول کرتا ہے۔ اور اور اگر کوئی والدین کا نافرمان ہے تو یہی منزل سب سے سخت۔ جب امام سے ملاقات کے لیے مدینہ آیا (کوفہ کا ہو جاتی ہے۔ اس نوجوان کا واقعہ یاد کریں کہ جس کے سر ہانے رہنے والا تھا) تو ایک مسئلہ یہ بھی پوچھا کہ مولا! آپ کی پیغمبر بھی گئے ہیں مگر اس کی مدد نہیں کر رہے ہیں کیونکہ محبت اختیار کرنے کے بعد اپنی ماں کے ساتھ میرا کیا اس کی ماں اس سے ناراض تھی۔

**نوٹ:** والدین کے حق کی اہمیت ان کے عقیدے سے نہیں بلکہ پر جمی ہوئی ہے اور وہ مذہب حق قبول نہیں کرتی۔

ہمارے اور ان کے درمیان موجود رشتہ کی وجہ سے ہے۔ اسی امام نے فرمایا: تھیں اس کی خدمت اسی انداز لیے والدین مومن ہوں یا غیر مومن، مسلمان ہوں یا غیر مسلمان، ان کے حق کی اہمیت اپنی جگہ پر برقرار رہے گی۔

۸ تین چیزوں میں خدا نے کوئی چھوٹ نہیں دی، چاہے یہ اپنے گھر کے تواب امام کا یہ جواب سن چکنے کے بعد تین حق مومن کے ہوں یا کافر کے۔ ① امانت واپس کرنا خدمت والدہ میں اضافہ کر دیا۔ جب تک دین نصاری ضروری ہے ② عہد کی پابندی کرنا، عہد چاہے مومن سے میں تھے اس وقت تک کوئی پابندی نہیں تھی۔ کیونکہ کیا جائے یا کافر سے ③ والدین کے حق کی ادائیگی، چاہے عیسائیوں کے نزدیک جزا و سزا کا سلسلہ ہی ختم ہے۔ والدین مومن ہوں یا کافر۔

۹ راوی نے آٹھویں امام سے پوچھا: مولا! میرا پر چڑھ پکے ہیں۔ بقول ان کے۔ اور جب زکر ریا بن باپ آپ کو نہیں مانتا، مخالف مذہب حق ہے۔ شیعیت کا ابراہیم کی ماں نے حیران ہو کر کہا کہ بیٹے میں تو سمجھ رہی مخالف ہے۔ کیا پھر بھی میری [www.IslamTV.COM](http://www.IslamTV.COM) کے بعد مجھ سے اور دور ہو جاؤ گے کا حق ادا کروں؟ امام نے فرمایا: یقیناً تم اس کے لیے اسی انداز سے دعا کرتے رہو، صدقہ دیتے رہو، اس کی خدمت و اطاعت کرتے رہو جس طرح اگر تھارے والد ہمیں مانتے والے ہوتے تو تم ان کا حق ادا کرتے۔

کیونکہ میرے جد پیغمبر اسلام نے فرمایا: اللہ کی قسم اللہ نے مجھے رحمت بنائی کر بھیجا ہے۔

میرے آپ سے میری ملاقات ہوئی تھی۔ انہوں نے خصوصیت کے ساتھ تاکید کی تھی کہ میں آپ کے حق کا خیال کروں۔ ماں نے پوچھا کہ جن سے تم نے ملات کی کیا وہ پیغمبر تھے؟ جواب دیا کہ پیغمبر تو نہیں فرزند پیغمبر ہیں۔

ماں کو لقین نہ آیا، اور کہا نہیں بیٹھا وہ ضرور کوئی پیغمبر ہو گا۔ ہوں۔ اس کا ہاتھ مُٹھے میں دھلاتا ہوں۔ لباس تبدیل کرنے میں میں مدد کرتا ہوں، اور جب ضروریات سے اس لیے کہ ماں کے حق کی رعایت کے بارے میں صرف پیغمبر کی نصیحت ہوا کرتی ہے۔ جواب دیا: نہیں مادر گرامی، فارغ ہوتی ہے تو میں اپنا مُٹھے پھیر کے اس خدمت کو جس پیغمبر کو میں مانتا ہوں، وہ دنیا سے رحلت کر چکے ہیں انجام دیتا ہوں۔ اپنے ہاتھ سے اٹھا کر اس کے مُٹھے میں اور وہ آخری پیغمبر ہیں اور ان کے بعد کوئی نبی نہیں آ کے میں نوالہ رکھتا ہوں۔ تمام کاموں کو میں بلا کراہ (بغیر کراہت کے) میں انجام دیتا ہوں۔ ایسا نہیں کہ مُٹھے گا۔ یہ ان کے جانشین اور ان کے بیٹے ہیں۔

ہے۔ مجھے بھی کلمہ پڑھا دے۔ اور اس طرح کلمہ پڑھ لیا، کاچھ حق ادا کیا؟  
اس وقت ظہر کا وقت تھا۔ ظہر عصر مغرب و عشاء چار  
نماز میں اس بوڑھی ماں کو ملیں اور نمازِ عشاء کے بعد اس نے، اور ماں کا حق تو یاد رکھ۔ تیری یہ ساری زحمت مل کر اس  
دنیا سے رخصت ہو گئی۔ پھر امام نے خوشخبری دی کہ ایک رات کے برابر نہیں بننے کی کہ جو ماں نے تجھے نہیں  
نہ تھاری ماں کا یہ مختصر سایمان اس کو جنت کے اعلیٰ ترین اپنے پیٹ میں اٹھا کر رکھا تھا۔ اس کی صرف ایک رات کا  
بدلہ تیری یہ ساری زحمت و تکلیف نہیں بن سکتی۔ پیدا کش  
مرتے پر لے گیا ہے۔

۱۰ کسی نے نبیؐ سے سوال کیا: اللہ کے رسولؐ! میں اپنے باپ کی کس حد تک خدمت کروں ” فرمایا: جب تک

# مائن کی خدمت کس اپنے نک

دنیا کی ریت کے جتنے ہیں اور آسمان سے  
برنے والی بارش کے جتنے قطرے ہیں، اگر ان سب کو اپنے  
ساتھ ملا کر اپنی ماں کی خدمت کرنا چاہو تو ممکن ہی نہیں ہے کہ  
ماں کے ایک چھوٹے سے بھی حق کو تم ادا کر سکو۔

## حدیث مخصوص

ایک آدمی آیا اور کہا: فرزند رسول! میری ماں بہت ضعیف ہے، زمین گیر ہے، یعنی اب اس کے باٹھ پاؤں جو اب دنے پچے ہیں۔ میں اپنی گود میں اٹھا کر لے جاتا

زائرین شہدا کے گرد بلائی خدمت کے تیس سال

بیاد: سید تہذیب حسین شیرازی (مرحوم)

سربراہ کاروان: سید محمد باقر حسین شیرازی مامندرہ احمد بخارہ کوہاسلام آباد

# حسینی ٹریولز ایڈٹوری ۲۰۲۱

## جہا لارڈہ معصومین ائمہ اسلام کی زیارت کے لیے بہترین تیزی

ایران، عراق بائی ایئر  
مارچ، جون، تمبر اور  
اگسٹن سید القہداء

**125000**

عمرہ، ایران، عراق  
روانگی فروری  
**185000**

ایران عراق بائی روڈ  
مارچ، جون، تمبر اور  
اگسٹن سید القہداء

**60000**

**99000** عمرہ  
فروری مارچ

سید محمد عباس گردیزی  
0304-9928775

☆ بہترین ٹرانسپورٹ ☆ حرم کے نزدیک رہائش ☆ جہاں قیام وہاں طعام

سید علی رضا شیرازی  
0300-5064071  
0331-0308834

## حسینی ٹریولز ایڈٹوری ۲۱ گجر پلازا نزد لاہور کا لونی بھلوال

**048-6642305**

میں کوتا ہی نہیں کی جس میں اسلام اور امت اسلامیہ کی بھلائی  
ہو یا جس میں شریک نہ ہونے سے اسلام کی رسائی کا خطرہ ہو۔

باقیہ حیات حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام

صلوات اللہ علیہ وسلم کے بعد زہرا کافر اق دیں ہے لہ دیبا میں کمی دوست حضرت عمر نے اپنے آخري وقت میں خلافت کا  
کے لیے بقا نہیں ہے۔ حضرت علیٰ حالات کے پیش نظر ۲۵ فیصلہ ایک خاص کمیٹی کے حوالے کر دیا جس نے مخصوص  
سال تک خانہ نشین رہے اور مسلمان یکے بعد دیگرے حکام اسباب کے تحت آپ سے سیرت شیخین پر عمل کرنے کا  
سازی کرتے رہے اور کسی موقع پر بھی صحیح معنوں میں حضرت مطالبه کیا اور آپ نے اس مطالبه کو یہ کہہ کر مسترد کر دیا کہ  
علیٰ کو ان کا حق نہیں دیا گیا، لیکن اس کے باوجود آپ نے سیرت رسول کے بعد کسی سیرت کی ضرورت نہیں ہے اور  
کوئی انتقامی کارروائی نہیں کی بلکہ برابر حکام وقت کی مدد اس طرح غثمان اس شرط کو قبول کر کے خلیفہ ہو گئے اور  
کرتے رہے اور انہیں نیک مشورہ دیتے رہے اور کسی ایسے اقدام حضرت عمر کا منصوبہ شوریٰ مکمل ہو گیا۔

**باب الحدیث****بِقَيْيَهُ****باب المسائل****بِقَيْيَهُ**

ہے کہ حدیث کسائے جناب جابر بن عبد اللہ نے نبی نبی میرے اوپر اسے جنت دینا لازم ہے۔ (اصول کافی) فاطمہ سلام اللہ علیہا سے سنی۔ نبی نبی فاطمہ تو پر دے کا بہت ☆ جابر حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت خیال رکھنے والی تھیں تو یہ کیسے نمکن ہوا کہ جابرؓ نے نبی نبی کرتے ہیں، فرمایا حضرت رسول خدا ﷺ فرماتے ہیں کہ جو بندہ مومن اپنے مومن بھائی کی اس کے گھر جا کر سے حدیث کسائے سنی؟ مہربانی فرماتے ہیں فرمائیں۔

**جواب**، باسمہ سبحانہ: جناب جابر کے حدیث سننے زیارت کرے تو خداوند عالم اس سے فرماتا ہے کہ تو میرا سے جناب سیدہ کائناتؓ کی بے ردائی لازم نہیں آتی۔

یونکہ جناب کا حجاب میں رہ کر حدیث بیان کرنا ممکن ہے۔ بلا تشبیہ صحابہ کرام کو حکم خدا ہوتا ہے کہ اذا سئلتمو هن شیئا فاسئلو هن من وراء حجاب (القرآن)

جب تم جناب رسول خدا کی بیویوں (امہات المؤمنین) کی خلوص نیت کے ساتھ زیارت کرے تو اس کا اجر و ثواب سے کچھ پوچھنا چاہو تو پر دہ کے پیچے رہ کر پوچھو۔

اب سوال کرنے والے نا محروم ہیں۔ امہات المؤمنین سے سوال کر رہے ہیں، اور وہ پر دہ کے اندر رہ کر

جواب دے رہی ہیں۔ اسی طرح جناب سیدہ نے بھی پر دہ کے اندر رہ کر حدیث کسائے بیان فرمائی تھی۔ اور جناب جابرؓ سے سنی تھی اور پھر بیان کی تھی۔

قبلہ مولانا شیخ محمد حسین بخاری مذکور العالی

MUBAHILATV.COM

**کی جملہ کتب**

حاصل کرنے کے لیے

درج ذیل فون نمبر پر اقبال حسین سے رابطہ کریں

0300-5379405

**پر دہ اور سیرتِ معصومینؐ**

خیر کو ترک کر دینا بعض اوقات شر کا باعث ہو جاتا ہے۔

خداوند عالم امت توحید و رسالت اور پیروان مسلک ولایت کو اس خیر کے حاصل کرنے کی توفیق کرامت فرمائے اور ہمارے معاشرے کو ہر شر و آفت سے محفوظ رکھے۔

(منتقل از نقوشِ عصمت)

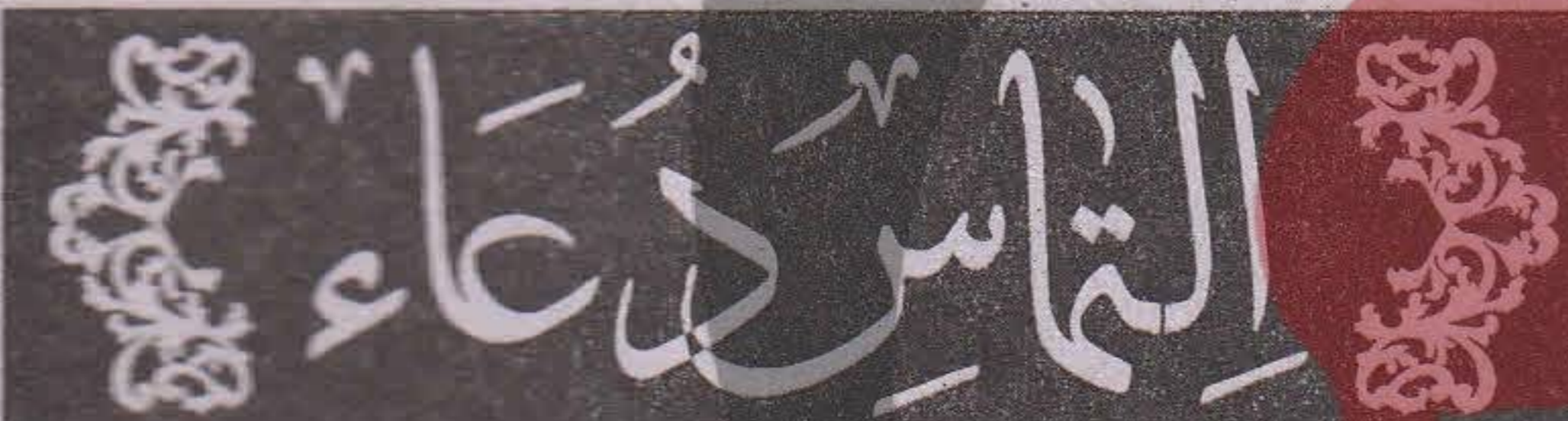
كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٌ وَ يَقْتَلُ وَجْهُ رَبِّكَ دُوَالْجَلَلِ وَ الْأَكْأَمِ

إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

# آخِيرِ الْحَسَنَاتِ

## آیاتِ شفاء

وَ يَشْفِتُ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ وَ شِفَاءً لِمَا فِي الصُّدُورِ يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ الْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ وَ نُزِّلَ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَ رَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ وَ إِذَا حَرَضْتُ فَهُوَ يَشْفِيْنَ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَ شِفَاءٌ



## برائے صحبت

☆ مولانا ناصر حسین صاحب آف حاجی مہرہ ڈیرہ اسماعیل خان صاحب فراش ہیں۔

☆ جناب الحاج دلاور حسین باجوہ صاحب اور ان کی بیٹی بیمار ہیں۔

☆ آہ جناب خادم حسین لغاری معروف سماجی اور مذہبی شخصیت جن کے علمی دینی اور سماجی کارناموں کی فہرست طویل ہے، رضا کے الہی سے وفات پا گئے ہیں۔ مرحوم ایک ماہر تعلیم اور قومی دردر کھنے والی شخصیت کے مالک تھے۔ ان کی وفات سے جو قومی خلاپیدا ہوا ہے پُر ہونا مشکل ہے۔

اللہ تعالیٰ مرحوم کے درجات بلند فرمائے اور لو احتین اور پسمندگان کو صبر کی توفیق عطا فرمائے۔

آمین بجاہا النبی وآلہ

☆ مولانا فیض محمد آف فروکہ نزیل بخت اشرف کی والدہ رضا کے الہی سے وفات پا گئی ہیں۔ اللہ تعالیٰ مرحومہ کو جواری سیدہ سلام اللہ علیہا میں جگہ عطا فرمائے اور پس ماندگان کو صبر گیل کی توفیق عطا فرمائے۔

☆ جامعہ ہذا کے طالب علم محمد تقی متقی کے خالہ زاد بھائی

رضاء کے الہی سے وفات پا گئے ہیں۔ اللہ تعالیٰ مرحوم کی

مغفرت فرمائے اور پس ماندگان کو صبر کرنا بحر سے نوازئے۔

☆ مولانا آصف حسین (ڈرائیور آیت اللہ بخاری) کی چچازادہ ماموں جان بیمار ہیں۔

☆ بہن موضع جوئیہ ضلع خوشاب میں رضا کے الہی سے وفات پا گئی ہیں۔

☆ سید مشتاق حسین نقوی پسمندگان کو صبر کی توفیق عطا فرمائے۔

☆ محمد حسین گارڈ بیمار ہیں۔

ان سب کی صحبت یا بھی کے لیے جملہ اہل ایمان کی خدمت میں اپیل کی جاتی ہے کہ بارگاہ رب العزت میں بطفیل سر کار محمد وآلی محمد علیہم السلام دعا کریں کہ وہ ان حضرات کو صحبت کا ملہ و عا جلمہ مرحمت فرمائے۔

☆ جناب محمود صاحب قریشی کی اہلیہ محترمہ وفات پا گئی ہیں۔ خداوند عالم ان کی مغفرت فرمائے۔

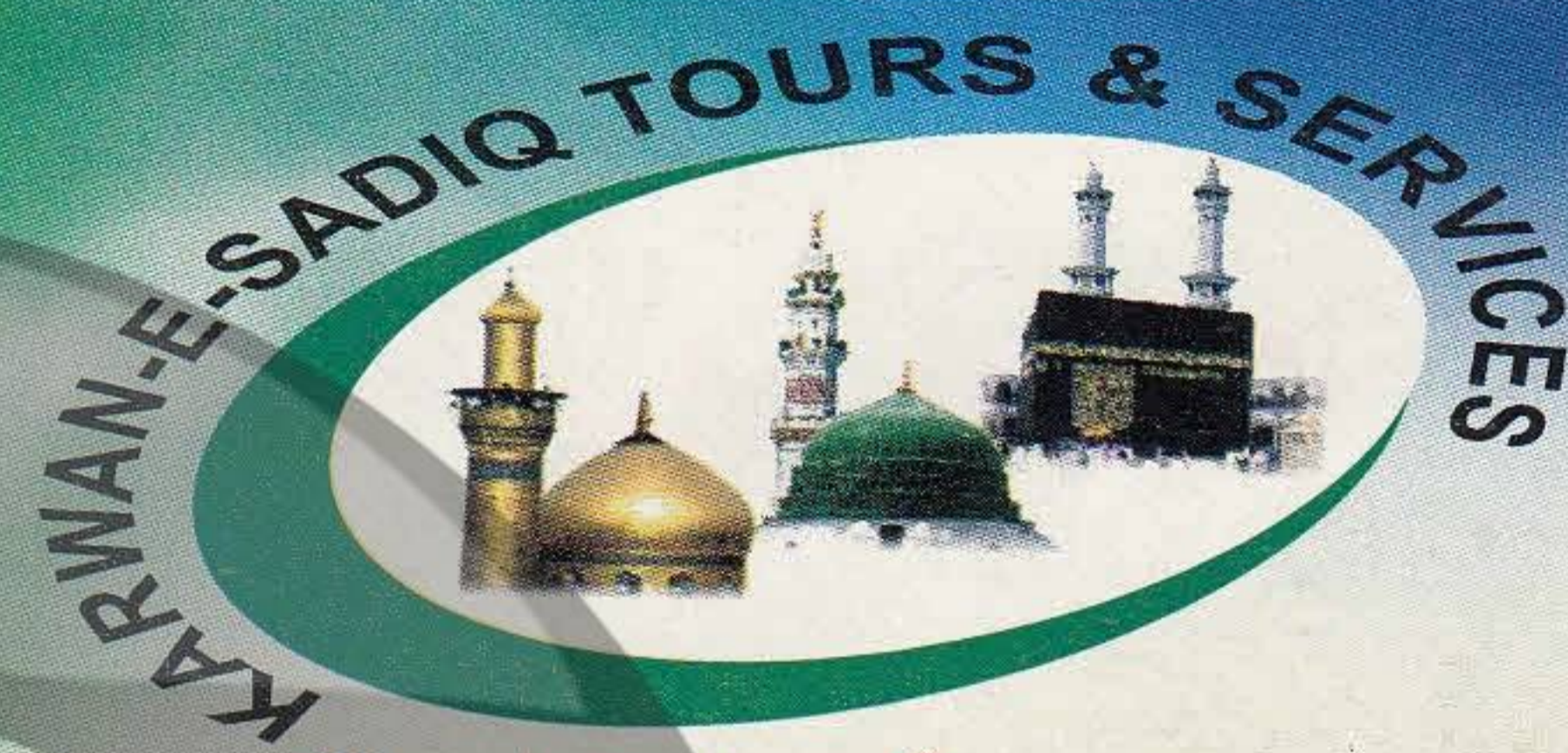
آمین بجاہا النبی وآلہ

# انہائی کم اخراجات میں عمرہ، عراق، ایران، شام مکمل زیارات

جو شخص حضرت امام حسینؑ کے حق کو پوچھاتے ہوئے ان کی زیارت کرے اللہ تبارک و تعالیٰ  
اس کے نامہ اعمال میں ایک ہزار مقبۇل حج اور ایک ہزار مقبۇل عمروں کا ثواب لکھ دیتا ہے  
فرمان امام جعفر صادقؑ

آؤ مدینے چلیں

اے فرشتو! مجھے کربلا لے چلو



عمرہ اور زیارات کے لیے قابلِ اعتماد ادارہ

ایامِ فاطمیہ مدینہ منورہ میں

گرمیوں کی چھٹیوں میں زیارات کریں

چھلم سید الشہداء کربلا معلیٰ میں

ایامِ فاطمیہ، چھلم سید الشہداء

اور گرمی کی چھٹیوں میں  
زیارات کا خصوصی اہتمام

شام

عراق ایران

عمرہ

پیشل اکاؤنٹ پیچ

ایران و عراق باقی ایسز زیارات

95,000

عمرہ 79,000

ایران عراق باقی روڑ

50,000

شام

550 ڈالر

عمرہ

95,000

ایران و عراق

1,15,000

عمرہ، ایران، عراق

1,75,000

میڈیکل، انٹرونس، ویزا، ایئر ریٹرن ٹکٹس، ہرم کے نزدیک رہائش، آرام دہ ٹرنسپورٹ

سہولیات: مکمل زیارات تاریخی پس منظر کے ساتھ، ایران میں لوکل سفر بذریعہ ٹرین

ہمارا مقصد زائرین کی خدمت

کاروانِ صادق

محمد و دستیں فوری رابطہ کریں

علماء کرام، طالب علموں اور

فیملیز کے لیے خصوصی رعایت

تو

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت